L’HOoMME (*) - tome 3 - n°3

INDEPENDANCE ET EXOGAMIE

L’ opposition si contrastée entre cultures des hauts-plateaux andins et cultures de la Forét tropicale, mise en
relief par les récits et rapports des missionnaires, soldats, voyageurs des 16%™ et 17¢™ siécles, fut par la suite
accentuée jusqu’a I'exagération: peu a peu s’est dessinée I'imagerie populaire d’'une Amérique précolombienne
tout entiére livrée a la sauvagerie, excepté la région andine ou les Incas avaient réussi a faire triompher la civili-
sation. Ces conceptions simplistes, et naives seulement en apparence - car elles s’accordaient fort bien aux ob-
jectifs de la colonisation blanche, - se sont cristallisées en une véritable tradition dont le poids s’est fait lourde-
ment sentir sur 'ethnologie américaniste a son début. Car si celle-ci, a choisir et poser les problémes en termes
scientifiques, s’est conformée a sa vocation, les solutions proposées n’en laissaient pas moins transparaitre
une persistance certaine des schémas traditionnels, d’'un état d’esprit qui, a I'insu des auteurs eux-mémes, a
partiellement déterminé leurs perspectives de recherche. Par quoi se marque cet état d’esprit? D’abord par une
certitude: les primitifs, d’'une maniére générale, sont incapables de réaliser de bons modéles sociologiques; par
une méthode ensuite: pousser a la caricature le trait le plus apparemment perceptible des cultures considérées.
C’est ainsi que I'empire inca a frappé les anciens chroniqueurs, essentiellement par la forte centralisation du
pouvoir et par un mode d’organisation de I'économie alors inconnu. Or ces dimensions de la société inca sont
transformées par I'ethnologie moderne en totalitarisme avec R. Karsten (2), ou en socialisme avec L. Baudin
(3). Mais un examen moins ethnocentrique des sources conduit a corriger ces images trop modernes d’'une
société malgré tout archaique; et Alfred Métraux (4) dans un ouvrage récent a mis en valeur I'existence, dans le
Tahuantinsuyu, de forces centrifuges que les clans du Cuzco ne songeaient d’ailleurs pas a briser.

En ce qui concerne les populations de la Forét, ce n'est pas en des schémas anachroniques que I'on a
cherché a les inscrire; au contraire, et dans la mesure méme ou I'on tendait a dilater les traits «occidentaux» de
I'empire inca, les cadres sociologiques des sociétés de la Forét n’en paraissaient que plus primitifs, plus faibles,
moins susceptibles de dynamisme, étroitement limités a de petites unités. C’est ainsi sans doute que s’explique
la tendance a insister sur 'aspect morcelé, «séparatiste» (5), des communautés indiennes non andines, et sur
le corrélat nécessaire de cette situation: une guerre quasi permanente. Et la Forét, en tant qu’aire culturelle, se
présente ainsi comme une poussiére de microsociétés, toutes a peu prés semblables entre elles, mais toutes
également hostiles les unes aux autres. |l est bien certain que si, avec L. Baudin, on pense de I'Indien Guarani

(*) Revue d’anthropologie fondée en 1961, publiée aux Editions de I'Ecole des hautes études en sciences sociales (E.H.E.S.S.).
(Note A.M.).

(**) Ces pages deviendront le troisiéme chapitre de La Société contre I'Etat, publiée en 1974 aux Editions de Minuit. (Note
AM.).).

(1) Une absence surprendra sans doute: celle des nombreuses tribus appartenant a I'important stock linguistique Gé. Il ne
s’agit certes pas de reprendre ici la classification du H.S.A.l. (Handbook of South American Indians), qui assigne a ces po-
pulations un statut de Marginaux, alors que leur écologie, comportant I'agriculture, devrait les intégrer a I'aire culturelle de la
Forét tropicale. S’il n’en est pas question en ce travail, c’est précisément en raison de la complexité particuliere de leurs orga-
nisations sociales en clans, multiples systemes de moitiés, associations, etc... Les Gé, a ce titre, méritent une étude spéciale.
Et ce n’est d’ailleurs pas un des moindres paradoxes du Handbook que d’associer a I'écologie bien développée de la Forét
des modeles socio-politiques fort rudimentaires, tandis que les Gé, de sociologie si riche, stagneraient a un niveau nettement
préagricole.

(2) R. Karsten, La Civilisation de I'empire inca, Paris, Payot, 1952.

(3) L. Baudin, L’Empire socialiste des Inka, Paris, Inst. d’Ethnologie, 1928.

(4) A. Métraux, Les Incas, Paris, Ed. du Seuil, 1961.

(5) Cf. Lowie, The journal of the Royal Anthropological Institute, 1948.
-111 -



que «... sa mentalité est celle d’un enfant» (6), on ne peut guére s’attendre a découvrir des types d’organisation
sociale «adultes». Cette sensibilité a 'atomisme des sociétés indiennes se décele aussi chez Koch-Grundberg
ou Kirchhoff, par exemple dans I'usage souvent excessif du terme de «tribu» pour désigner toute communauté,
ce qui les conduit a la notion surprenante d’exogamie tribale a propos des tribus Tucano du Uaupés-Caqueta

(7).

Sans doute ne s’agit-il pas ici de prendre le contrepied du matériel ethnographique et de tenter d’aligner en
quelque sorte les tribus de la Forét tropicale sur celles des Andes. Il semble cependant que le tableau le plus
courant des sociétés en question ne soit pas toujours exact; et si, comme I'écrit Murdock, « The warlikeness and
atomism of simple societies have been grossly exaggerated» (*) (8), cela est certainement vrai de ’Amérique du
Sud. Une tache s’impose donc, de réexamen de cette these, et de réévaluation des unités socio-politiques de
la Forét tropicale, a la fois dans leur nature et dans leurs relations.

L'information ethnographique est en grande partie contenue dans le monumental Handbook of South Ame-
rican Indians, dont le tome 3 est consacré aux cultures de la Forét. Cette aire culturelle comporte une trés
importante masse de tribus, dont beaucoup appartiennent aux trois principaux stocks linguistiques: Tupi, Carib,
Arawak. On peut grouper sous une catégorie commune toutes ces populations: leur écologie se conforme, en
effet, sous réserve de variations locales, a un méme modele. Le mode de subsistance des sociétés de la Forét
est essentiellement agricole, d’'une agriculture limitée au jardinage certes, mais dont I'apport est presque par-
tout au moins aussi important que celui de la chasse, de la péche et de la cueillette. D’autre part, les plantes
cultivées sont a peu pres constamment les mémes, les techniques de production semblables, ainsi que les
habitudes de travail. L’écologie fournit donc ici une base trés valable de classification, et 'on est confronté a
un ensemble de sociétés présentant, de ce point de vue, une réelle homogénéité (9). Il n’est donc pas surpre-
nant de constater que l'identité au niveau de I'«infrastructure» se trouve également assignée a celui des «su-
perstructuresy, c’'est-a-dire des types d’organisation sociale et politique. C’est ainsi que le modéle sociologique
le plus répandu dans l'aire considérée semble étre, si I'on en croit du moins la documentation générale, celui
de la «famille étenduey, celle-ci constituant d’ailleurs trés souvent la communauté politiquement autonome,
abritée par la grande maison collective ou maloca; c’est le cas notamment des tribus des Guyanes, de la région
du Jurua-Purus, des Witoto, des Peba, des Jivaro, de nombreuses tribus Tupi, etc... La taille démographique
de ces households (**) peut varier de quarante a plusieurs centaines de personnes, bien que la moyenne opti-
ma paraisse se situer entre cent et deux cents personnes par maloca. Notables exceptions a la régle: les gros
villages apiaca, guarani, tupinamba, qui rassemblaient jusqu’a mille individus (10).

Mais une double série de problémes se posent alors. La premiére difficulté concerne la nature des unités
socio-politiques de la Forét ropicale. Leur caractérisation sociologique comme communautés constituées d’'une
famille étendue ne s’accorde pas a leur taille démographique moyenne. Lowie retient en effet la définition
donnée par Kirchhoff de ce type d’organisation sociale (11): il s’agit d’'un groupe composé par un homme, sa
femme - ou ses femmes s’il est polygyne, - ses fils et leurs épouses si la résidence postmaritale est patrilocale,
ses filles non mariées, et les enfants de ses fils. Si la regle de résidence est matrilocale, un homme est entouré
de ses filles et de leurs maris, de ses fils non mariés, et des enfants de ses filles. Les deux types de famille
étendue existent dans l'aire de la Forét, le second moins répandu que le premier et ne prévalant nettement que
dans les Guyanes ou dans la région du Jurua-Purus. La difficulté provient de ce qu’une famille étendue, définie
stricto-sensu, ne saurait atteindre a la dimension habituelle des communautés de la Forét, c’est-a-dire une
centaine de personnes. Une famille étendue n’englobe en effet que trois générations de parents reliés en ligne
directe; et de plus, ainsi que le précise Kirchhoff, un processus de segmentation la soumet a une transformation
permanente qui 'empéche de dépasser un certain niveau de population. Il est par conséquent impossible que

(6) L. Baudin, Une Théocratie socialiste: I'Etat jésuite du Paraguay, Paris, Génin, 1962, p.14.

(7) HSAI, t.3, p.780.

(*) «Le caractére belliqueux et atomistique des sociétés simples a été grandement exagéré». (Note A.M.)
(8) Cf. Social Structure, p.85.

(9) Cf. HSAI, t.3, Lowie, Introduction.

(**) Littéralement «ménages», pris au sens de «famille». (Note A.M.).

(10) Cf. chap.4, «Eléments de démographie amérindiennes.

(11) Cf. Zeitschrift fiir Ethnologie, vol.63, pp.85-193.

-2111 -



les unités socio-politiques de la Forét soient composées d'une seule famille étendue, et qu’en méme temps
elles groupent cent personnes ou plus. Il faut donc admettre, pour lever la contradiction, ou bien l'inexactitude
des chiffres avancés ou bien une erreur dans l'identification du type d’organisation sociale. Et comme il est sans
doute plus facile de se tromper sur la «mesure» d’une société que sur sa nature, c’est a propos de celle-ci qu’il
faudra s’interroger.

La communauté indienne de la Forét est décrite, ainsi qu’on I'a vu, comme une unité autonome dont un at-
tribut essentiel est 'indépendance politique. Il y aurait alors, tout au long de cette aire immense, une multitude
d’établissements existant chacun pour soi, dont les relations réciproques seraient trés souvent négatives, c’est-
a-dire guerriéres. Et c’est ici que surgit la seconde difficulté. Car, outre que d’'une maniére générale les sociétés
primitives sont abusivement condamnées a un émiettement, révélateur d’'une «primitivité» qui ne se manifeste-
rait que sur le seul plan politique, le statut ethnologique des populations indiennes de la Forét ropicale présente
une particularité supplémentaire: si celles-ci sont en effet groupées au sein d’'un méme ensemble culturel, c’est
dans la mesure exacte ou elles sont différentes des autres populations non andines, c’est-a-dire les tribus dites
marginales et submarginales (12). Ces dernieres sont culturellement déterminées par I'absence a peu prés gé-
nérale et compléte de I'agriculture; elles sont donc constituées de groupes nomades de chasseurs, pécheurs et
cueilleurs: Fuégiens, Patagoniens, Guayaqui, etc... Il est clair que ces populations ne peuvent subsister qu’en
petits groupes dispersés sur de vastes territoires. Mais cette nécessité vitale d’éparpillement ne harcéle plus les
gens de la Forét qui, en tant qu’agriculteurs sédentaires, pourraient, semble-t-il, mettre en ceuvre des modéles
sociologiques autres que ceux de leurs voisins marginaux moins favorisés. N’est-il pas étrange de voir coexis-
ter en un méme ensemble une organisation sociale de type nomadique et une écologie d’agriculteurs auxquels,
d’autre part, leurs capacités de transport et déplacement par navigation fluviale permettraient une intensifica-
tion des relations «extérieure»? Est-il réellement possible que s’évanouisse ainsi le bénéfice, a certains égards
énorme, de I'agriculture et de la sédentarisation? Que des populations écologiquement marginales puissent
inventer des modeéles sociologiques fort raffinés n’offre aucune impossibilité: les Bororo du Brésil central, avec
leur organisation clanique recoupée par un double systéme de moitiés, ou les Guaycuru du Chaco, avec leur
hiérarchie de castes, en administrent la preuve. Mais I'inverse de populations agricoles organisées selon des
schémas marginaux est plus difficilement concevable. La question se pose donc de savoir si I'isolement poli-
tique de chaque communauté est un trait pertinent pour I'ethnologie de la Forét tropicale.

Mais il s’agit d’abord d’élucider la nature de ces communautés. Que celle-ci soit effectivement probléma-
tique, c’est ce qui semble bien résulter de 'ambiguité terminologique qu’on retrouve tout au long du Handbook.
Si, au tome 3, Lowie nomme «famille étendue» I'unité socio-politique la plus courante dans I'aire envisagée,
Steward, au tome 5, la nomme «lignage», indiquant ainsi I'inadéquation du terme que propose Lowie. Mais,
alors que les unités considérées sont trop «peuplées» pour étre constituées d’'une seule famille étendue, il ne
parait pas davantage que I'on se trouve en présence de lignages au sens strict, c’est-a-dire de groupements a
descendance unilinéaire. En Amérique du Sud, et particulierement dans l'aire de la Forét tropicale, c’est en effet
la descendance bilatérale qui semble prévaloir. La possession de généalogies plus variées et plus complétes
permettrait peut-étre de découvrir qu'il s’agit en plusieurs cas d’organisations unilinéaires. Mais le matériel ac-
tuellement disponible ne permet d’assigner avec certitude ce dernier type d’organisation qu’a un nombre réduit
de sociétés forestiéres: populations de la région de Para (Mundurucu, Maué) ou du Uaupés-Caqueta (Cubéo,
Tucano, etc...).

Il ne s’agit pas non plus, évidemment, de kindreds ou parentéles: la résidence postmaritale, qui n’est jamais
néolocale, vient déterminer la composition des unités, du seul fait qu’a chaque génération, et en admettant que
le sex ratio soit statistiquement équilibré, une moitié des siblings, soit les fréres en cas de résidence matrilocale,
soit les sceurs en cas de résidence patrilocale, quittent la communauté d’origine pour aller vivre dans celle du
conjoint. D’'une certaine maniére par conséquent, les régles du mariage assignent au groupe une unilinéarité
effective, sinon culturellement reconnue par ses membres, puisque ceux-ci se trouvent étre, selon la regle de
résidence adoptée, parents consanguins en ligne patrilinéaire ou en ligne matrilinéaire. C’est la sans doute ce
qui a déterminé Steward a identifier comme lignages les unités sociologiques de la Forét. Il convient cependant
de remarquer que, si la notion de famille étendue, trop «courte», laisse échapper en grande partie la réalité
concrete de ces groupes, la notion de lignage, en revanche, leur confére un certain nombre de déterminations
que visiblement ils ne possédent pas. Car un authentique lignage comporte une descendance articulée selon
un mode unilinéaire, alors qu’ici elle est bilatérale dans la majorité des cas; et surtout, 'appartenance a ce
type de groupement est indépendante du lieu de résidence. Il faudrait donc, pour que les communautés de la
Forét tropicale soient équivalentes a des lignages, que tous leurs membres, y compris ceux que le mariage
a éloignés de leur maloca de naissance, continuent a en faire partie au méme titre, c’est-a-dire que la rési-

(12) H.S.A.l., t.5, pp.669 sq.
-3/1M1 -



dence postmaritale ne transforme pas leur statut sociologique. Or, les unités en question sont essentiellement
résidentielles, et un changement de résidence semble bien entrainer un changement d’appartenance, ou du
moins une rupture du statut antérieur au mariage. Il s’agit ici d’'un probleme classique de I'ethnologie: celui de
la relation entre une regle de résidence et un mode de descendance. |l est en effet évident qu’une régle de
résidence patrilocale, par exemple, est de nature a favoriser fortement l'institution d’'un mode patrilinéaire de
descendance, c’est-a-dire d’'une structure lignagére a régime harmonique. Mais il n’y a la aucune mécanique,
aucune nécessité formelle du passage de la régle de résidence a celle de la filiation; simplement une possibili-
té largement dépendante des circonstances historiques concrétes, certes trés haute, mais encore insuffisante
pour permettre l'identification rigoureuse des groupes, puisque la détermination de I'appartenance n’est pas
«libéréex» de la régle de résidence.

S’il ne peut donc s’agir de lignages vrais, cela ne doit pas cependant masquer I'activité trés réelle - et peut-
étre insuffisamment mise en valeur - d’'un double processus dynamique qui, interrompu définitivement par la
Conquéte, paraissait opérer peu a peu la transformation des communautés de la Forét tropicale, précisément
en lignages: le premier, qu’il faudra examiner plus tard, concerne les relations réciproques des différentes uni-
tés; quant au second, il est a 'ceuvre au sein de chaque unité prise en elle-méme, et s’articule a l'unilocalité de
la résidence. Encore doit-on noter qu'il ne s’agit, en fait, que d’un processus unique, mais a double incidence,
externe et interne, dont les effets, loin de s’annuler, se cumulent et se renforcent, ainsi qu’'on tentera de le
montrer.

Est-il possible maintenant, aprés ce repérage des raisons qui empéchent de considérer les unités de la Forét
tropicale comme des familles étendues ou des lignages, de leur assigner une dénomination positive? Sachant
ce qu’'elles ne sont pas, et connaissant leurs traits distinctifs essentiels, la difficulté se réduit finalement a une
simple question de terminologie: comment nommer ces communautés? Elles rassemblent en moyenne cent a
deux cents personnes; leur systéme de descendance est généralement bilatéral; elles pratiquent 'exogamie
locale, et la résidence postmaritale est soit patri- soit matri-locale, de sorte que se manifeste un certain «taux»
d’'unilinéarité. On a donc affaire ici a de véritables déemes exogamiques, au sens de Murdock (13), c’est-a-dire a
des unités principalement résidentielles, mais dont I'exogamie et I'unilocalité de la résidence démentent, dans
une certaine mesure, la bilatéralité de la descendance, leur conférant ainsi I'apparence de lignages ou méme
de clans.

Qu’en est-il enfin de la composition de ces démes? Si les communautés, au lieu d’étre des démes, se
réduisaient a des familles étendues comme le suggérent Kirchhoff et Lowie, la question serait quelque peu
académique. Mais, ainsi qu’on I'a vu, les données démographiques infirment cette hypothése. Cela ne signifie
pas pour autant que ce modéle d’organisation sociale n’existe pas dans la Forét tropicale: simplement, il cesse
d’étre coextensif a la communauté locale elle-méme, qui le dépasse de beaucoup. Le modéle se maintient bien
dans les cultures de la Forét, mais il perd son caractére pour ainsi dire de maximum, pour devenir I'élément
minimum d’organisation sociale: c’est dire que chaque déme est composé d’une pluralité de familles étendues;
et celles-ci, loin d’étre étrangeres les unes aux autres et simplement juxtaposées au sein d'un méme ensemble,
sont au contraire reliées en ligne patri- ou matrilinéaire. Cela permet d’ailleurs de supposer que, a la différence
de ce qu’écrit Kirchhoff, la profondeur généalogique de ces unités dépasse trois générations, méme si les In-
diens n’en tiennent pas un compte exact. On retrouve ainsi la tendance déja décelée a l'unilinéarité; et il est
a cet égard légitime de penser que le type d’habitat le plus courant dans l'aire, la grande maison collective ou
maloca, exprime sur le plan de la distribution spatiale cette dimension fondamentale. Quant a la question du
nombre des familles étendues qui composent un deme, il dépend évidemment de la taille des unités: on pour-
rait néanmoins I'estimer a trois ou quatre pour les plus petits groupes (quarante a soixante personnes: une
communauté de la riviere Aiari comprenait quarante personnes), a dix ou douze pour les plus grands (cent a
deux cents personnes: une communauté mangéroma dans le Jurua-Purus comptait deux cent cinquante-huit
personnes), en considérant que chaque famille étendue rassemble entre quinze et vingt personnes.

Parler de ces demes comme unités socio-politiques implique gu’ils fonctionnent selon le schéme unitaire
de totalités «organiques», et que l'intégration des éléments composants est profonde: ce qui se traduit par
I'existence d’'un «esprit de corps» comme conscience de soi du groupe, et par une solidarité permanente de
ses membres. En ce sens, K. Oberg a raison de voir en ces collectivités des «sociétés homogenes», c’est-
a-dire sans stratification sociale ou segmentation horizontale (14). Les clivages qui s’y opérent sont ceux du
sexe, de I'age et des lignes de parenté; et cette «coalescence» s’exprime dans le caractére presque toujours
collectif des activités essentielles a la vie du groupe: construction de la maison, défrichage des jardins, travail

(13) Cf. Social Structure, op. cit.

(14) American Anthropologist, vol.47, n°3, p.472.
- 4/11 -



de récolte, vie religieuse, etc. Mais cette homogénéité se retrouve-t-elle intégralement a tous les niveaux de
I'existence sociale? L’affirmer conduirait a I'idée que les sociétés archaiques sont, comme telles, des sociétés
simples, et que la différence ou le conflit sont absents de leur sociologie. Or leur possibilité semble fondée,
tout au moins sur un plan: celui de l'autorité politique. On sait, en effet, d’'une part, que chaque communauté
est dirigée par un chef, d’autre part que chaque élément de la structure, c’est-a-dire chaque famille étendue,
posséde également son leader, en général ’homme le plus ancien. Apparemment, aucun probléme ne se pose:
il N’y a pas, pour des raisons ailleurs exposées, de «course au pouvoir» dans ces sociétés, et, de plus, I'hére-
dité de la charge politique semble régler toutes les questions. |l n’en reste pas moins cependant que I'autorité,
loin d’étre unique, en quelque sorte, se détaille et devient multiple; qu’a conserver son propre leader, chaque
famille étendue traduit par la sa «volonté» de maintenir, de maniére plus ou moins accentuée, son identité;
cela libére, a l'intérieur du groupe, des forces qui peuvent étre divergentes: certes, cela ne va pas jusqu’a la
menace d’explosion du groupe, et c’est |a précisément qu’intervient la fonction majeure du chef: sa vocation de
pacificateur, d’«intégrateur» des différences. On voit alors la structure sociale du groupe et la structure de son
pouvoir se fonder, s’appeler, se compléter 'une I'autre, et chacune trouver en l'autre le sens de sa nécessité et
sa justification: c’est parce qu’il y a une institution centrale, un leader principal exprimant I'existence effective
- et vécue comme unification - de la communauté, que celle-ci peut se permettre, en quelque sorte, un certain
quantum de force centrifuge, actualisé dans la tendance de chaque groupe a conserver sa personnalité; et
c’est, réciproquement, la multiplicité de ces tendances divergentes qui légitime I'activité unifiante de la chefferie
principale. L'équilibre, constamment a conquérir, entre la dualité du périphérique et du focal, ne saurait étre
confondu avec la simple homogénéité du tout, plus digne d’'une composition géométrique des parties que de
l'inventivité socio-logique immanente a la culture. Au niveau de I'enquéte ethnographique, cela se traduirait par
la tAdche d’analyser la structure des relations entre les divers sous-groupes, entre les sous-groupes et la cheffe-
rie, avec toutes les intrigues, tensions, résistances plus ou moins apparentes, ententes plus ou moins durables
gu’'implique le devenir concret d’'une société.

Ainsi se déceéle la présence latente, et comme furtive, de la contestation et de son horizon ultime: le conflit
ouvert; présence non extérieure a I'essence du groupe, mais au contraire dimension de la vie collective engen-
drée par la structure sociale elle-méme. Voila qui nous éloigne de la belle simplicité des sociétés archaiques;
I'observation attentive et prolongée des sociétés primitives montrerait qu’elles ne sont pas plus immédiatement
transparentes que les nétres, et une étude comme celle menée par Buell Quain sur les Trumai du Haut-Xingu
contribue a démentir ce préjugé ethnocentrique (15). Les sociétés primitives, tout comme les sociétés occiden-
tales, savent parfaitement ménager la possibilité de la différence dans l'identité, de I'altérité dans I’homogéne;
et en ce refus du mécanisme peut se lire le signe de leur créativité.

Telle parait donc étre la figure, plus fidéle peut-étre a la réalité, de ces sociétés indiennes égrenées au long
de I'immense bassin amazonien: ce sont des démes exogamiques composés de quelques familles étendues
reliées en ligne matri- ou patri-linéaire. Et, pour exister et fonctionner comme unités véritables, elles n’en
permettent pas moins un certain «jeu» a leurs éléments. La tradition ethnographique a d’autre part mis forte-
ment I'accent sur 'autonomie, I'indépendance politique de ces communautés, sur le séparatisme des cultures
indiennes. On se trouverait donc confronté a de petites sociétés vivant comme en vase clos, plus ou moins
hostiles les unes aux autres, et inscrivant leurs relations réciproques essentiellement dans le cadre d’'un mo-
deéle trés développé de la guerre. Cette vision de leurs «relations extérieures», si'on peut dire, est étroitement
solidaire de I'image d’abord offerte de leur nature. Et comme I'examen de celle-ci a conduit a des conclusions
sensiblement différentes, une analyse de leur «éfre-ensemble» s’impose donc: c’est a quoi I'on doit s’attacher
maintenant.

Une constatation s'impose immédiatement: la trés grande majorité de ces populations pratique I'exogamie
locale.

Sans doute est-il difficile de fonder rigoureusement, c’est-a-dire sur des faits vérifiés, la généralité de cette
institution. Car si la technologie et méme la mythologie de nombreuses tribus sud-américaines nous sont sou-
vent bien connues, il n’en est malheureusement pas de méme en ce qui concerne leur sociologie. Cependant,
quelque dispersée et parfois contradictoire que soit I'information utilisable, certaines données permettent, quant
a la quasi-universalité de 'exogamie locale, sinon une certitude absolue, du moins une probabilité extrémement
haute. D’'une maniére générale, le nombre des populations sur lesquelles nous possédons des renseignements
valables est trés faible par rapport au nombre total des ethnies recensées. L’exploitation du matériel rassemblé
dans le Hand-book (tome 3) et dans le Outline of South American Cultures de G. Murdock, permet d’évaluer
approximativement a cent trente le nombre des ethnies (d’ailleurs d’'inégale importance) ressortissant a l'aire de

(15) Cf. R. Murphy, B. Quain, The Trumai Indians of Central Brazil, New York, J.-J. Augustin, 1955.
-5/M11 -



la Forét tropicale. Mais c’est seulement pour trente-deux tribus que sont indiqués des faits précis concernant le
statut du mariage, soit environ le quart du total. Or, sur ces trente-deux tribus, vingt-six sont présentées comme
pratiquant I'exogamie locale, tandis que les six derniéres sont formées de communautés endogames. C’est
dire par conséquent que I'exogamie locale est présente chez les trois quarts des tribus pour lesquelles nous
possédons des données concrétes. Il reste donc une centaine de tribus dont nous ignorons les regles de ma-
riage, du moins a ce point de vue. Mais on peut supposer que la proportion des tribus exogames et endogames
telle qu’elle s’établit chez les tribus connues se maintient a peu pres identique chez les tribus inconnues: cela
nous conduit a admettre, non comme certitude (celle-ci est définitivement inaccessible, puisqu’une grande par-
tie des tribus indiennes ont disparu), mais comme hypothese partiellement vérifiée, I'idée que les trois quarts
au moins des populations de la Forét pratiquaient 'exogamie locale. Encore doit-on noter que certaines des
ethnies nettement identifiées comme endogames (par exemple les Siriono, les Bacairi, les Tapirapé), sont des
groupes numériquement faibles ou isolés au sein de populations culturellement différentes. Il convient enfin de
remarquer que les tribus chez qui I'exogamie locale est attestée, appartiennent aux principales familles linguis-
tiques de la Forét (Arawak, Carib, Tupi, Chibcha, Pano, Péba, etc...), et que, loin d’étre localisées, elles sont
au contraire dispersées en tous les points de I'aire considérée: du Pérou oriental (tribus amahuaca et yagua),
a I'Est brésilien (tribus lupi), et des Guyanes (tribus yecuana), a la Bolivie (tribus lacana).

Si 'examen pour ainsi dire statistique des tribus de la Forét tropicale rend vraisemblable la vaste extension
de I'exogamie locale, celle-ci, en un grand nombre de cas, est méme nécessairement présente, en raison de la
nature de la communauté. Quand en effet une seule maloca abrite 'ensemble du groupe, les membres qui le
composent se reconnaissent réciproquement comme parents consanguins réels lorsque le groupe est consti-
tué d’'une ou deux familles étendues, et comme parents consanguins fictifs ou classificatoires lorsque le groupe
est plus important. Dans tous les cas, les gens vivant ensemble dans une méme maloca sont trés étroitement
parents entre eux, et 'on peut donc s’attendre a une prohibition du mariage a 'intérieur du groupe, c’est-a-dire
a l'obligation de I'exogamie locale. Sa présence ne tient pas seulement a I'une de ses fonctions qui, comme on
le verra plus loin, est de procurer des avantages politiques: elle tient d’abord a la nature des communautés qui
la pratiquent, communautés dont la propriété principale est de ne grouper que des parents assimilés en fait a
des siblings (*), ce qui exclut qu’Ego se marie dans son groupe. En bref, la communauté de résidence en une
grande maison et I'appartenance culturellement reconnue a un méme ensemble de parents posent les groupes
de la Forét tropicale comme unités sociologiques entre qui s’opérent les échanges et se concluent les alliances:
I'exogamie, qui en est a la fois la condition et le moyen, est essentielle a la structure de ces unités et a leur
maintien comme telles. Et, en fait, le caractére local de cette exogamie est seulement contingent, puisqu’il est
une conséquence de I'éloignement géographique des diverses communautés; lorsque celles-ci se rapprochent
et se juxtaposent jusqu’a former un village, comme chez les populations tupi, 'exogamie, pour cesser d’étre
locale, ne disparait cependant pas: elle se convertit en exogamie de lignage.

D’emblée s’établit donc une ouverture vers I'extérieur, vers les autres communautés, ouverture qui com-
promet dés lors le principe trop affirmé de I'autonomie absolue de chaque unité. Car il serait surprenant que
des groupes engagés dans un processus d’échange de femmes (lorsque la résidence est patri-locale), ou de
gendres (lorsqu’elle est matri-locale), c’est-a-dire en une relation positive vitale pour I'existence de chaque
groupe comme tel, contestent simultanément la positivité de ce lien par I'affirmation - suspecte d’étre trop
valorisée - d’'une indépendance radicale, a signe négatif, puisqu’elle implique une hostilité réciproque vite dé-
veloppée en guerre. Il n’est pas question, naturellement, de nier que ces communautés meénent une existence
tout a fait autonome sur certains plans essentiels: vie €conomique, rituelle, organisation politique interne. Mais
outre qu’on ne peut étendre a tous les aspects de la vie collective une autonomie qui, pour concerner des
niveaux importants, n’en reste pas moins partielle, le fait général de 'exogamie locale rend impossible une in-
dépendance totale de chaque communauté. L'échange des femmes de maloca a maloca, en fondant des liens
étroits de parenté entre familles étendues et démes, institue par la méme des relations politiques, plus ou moins
explicites et codifiées certes, mais qui empéchent des groupes voisins et alliés par le mariage de se considérer
réciproquement comme de purs étrangers, voire comme des ennemis avérés. Le mariage, en tant qu’alliance
de familles, et au-dela d’elles, de demes, contribue donc a intégrer les communautés en un ensemble, trés
diffus et trés fluide assurément, mais qui doit se marquer par un systéme implicite de droits et devoirs mutuels,
par une solidarité révélée occasionnellement en des circonstances graves, par la certitude de chaque collecti-
vité de se savoir entourée, par exemple en cas de disette ou d’attaque armée, non d’étrangers hostiles, mais
d’alliés et de parents. Car I'élargissement de I'horizon politique au-dela de la simple communauté ne reléve pas
seulement de la présence contingente de groupes amis a proximité: il renvoie a la nécessité impérieuse ou se
trouve chaque unité sédentaire d’assurer sa sécurité par la conclusion d’alliances.

(*) Terme d’anthropologie désignant les membres d’'une méme fratrie, par extension, autrement dit «fortement apparentés».
(Note A.M.).

-6/11 -



Un autre facteur favorise la constitution de tels ensembles multicommunautaires. L'exogamie locale opére
en effet entre les conjoints possibles une classification telle que les seuls partenaires sexuels accessibles ap-
partiennent a des unités différentes de celle d’Ego. Mais I'ensemble méme de ces partenaires se trouve réduit,
puisque parmi eux une minorité seulement tombe dans la catégorie des conjoints préférentiels: en effet la régle
du mariage des cousins croisés parait étre coextensive a celle de I'exogamie locale. De sorte que I'épouse
probable ou souhaitable d’Ego maéle se trouve étre non seulement une femme résidant dans une maloca autre
que la sienne, mais encore la fille du frére de sa mére, ou de la soeur de son pére. C’est dire par conséquent
que I'’échange des femmes ne s’instaure pas entre unités au départ «indifférentes» les unes aux autres, mais
bien entre groupes enserrés en un réseau de liens étroits de parenté, méme si celle-ci est, comme il est sans
doute probable, plus classificatoire que réelle. Les relations de parenté déja fixées et 'exogamie locale addi-
tionnent donc leurs effets pour arracher chaque unité a son unicité, en élaborant un systeme qui transcende
chacun de ses éléments. On peut cependant se demander quelle intention profonde anime la pratique de I'exo-
gamie locale: s'il s’agit simplement de sanctionner la prohibition de l'inceste en empéchant le mariage entre
co-résidents, c’est-a-dire entre parents, le moyen peut sembler disproportionné a la fin; car, chaque maloca
abritant en moyenne au moins cent personnes, théoriquement toutes parentes entre elles, le caractére bilatéral
de la descendance interdit aux connexions généalogiques la précision et I'extension qui seules permettraient
I'estimation exacte des degrés de parenté, et que leur confére exclusivement la descendance unilinéaire. Un
homme d’une famille étendue A pourrait donc épouser une femme de la méme maloca que lui mais appartenant
a une famille étendue B sans pour cela risquer formellement la transgression majeure, puisque I'établissement
d’un lien de parenté non fictif entre 'homme A et la femme B pourrait trés bien étre impossible. La fonction de
I'exogamie locale n’est donc pas négative: assurer la prohibition de l'inceste, mais positive: obliger a contracter
mariage hors de la communauté d’origine. Ou, en d’autres termes, I'exogamie locale trouve son sens dans sa
fonction: elle est le moyen de l'alliance politique.

Est-il possible enfin d’évaluer le nombre des communautés qui peuvent composer un tel réseau d’alliances?
L’absence a peu prés compléte de documents sur ce point parait interdire toute tentative de réponse, méme
approximative. Cependant certaines données permettront peut-étre de parvenir a un chiffre vraisemblable, ou
plutot de le situer entre un minimum et un maximum. Si en effet 'exogamie locale ne s’instituait d’'une maniére
permanente qu’entre deux communautés, on aurait alors affaire a un véritable systeme de moitiés exoga-
miques complémentaires. Mais, comme ce type d’organisation sociale, a peu prés universel chez les tribus
Gé, n’'a été réalisé que trés rarement par les populations de la Forét tropicale, a I'exception par exemple des
Mundurucu ou des Tucano, il est trés probable que les échanges matrimoniaux ont lieu au moins entre trois
communautés. Il semble donc que I'on puisse considérer ce chiffre comme un minimum. SiI'on accepte d’autre
part I'idée que les modéles socio-politiques - et sans doute aussi écologiques - spécifiques des cultures de la
Forét tropicale ont atteint leur meilleure réalisation surtout avec certaines populations ressortissant au groupe
tupi, on peut alors légitimement supposer que ces derniers ont accompli 'extension politique maxima que nous
recherchons. Or I'on sait que les villages tupinamba ou guarani étaient composés de quatre a huit grandes
maisons collectives. Il s’agit ici d’authentiques villages, c’est-a-dire d’ensembles concentrés sur un territoire
réduit, alors que le reste des populations de I'aire vit en communautés parfois trés éloignées les unes des
autres. De la plus ou moins grande proximité des maloca, on peut faire le signe d’'une différence au niveau de
I'organisation sociale et politique.

Il semble donc possible de caractériser le type d’organisation sociale le plus remarquable de cette aire.
Conformément a la nature des unités telle qu’elle est étudiée plus haut, on nommera ces méga-unités de trois
a huit communautés locales, des structures poly-démiques, dont les Tupi ont donné la meilleure illustration. Au
lieu donc du traditionnel tableau, «tachiste» (*) pour ainsi dire, d’'une myriade de groupes a la fois craintifs et
hostiles les uns aux autres, nous voyons le lent travail de forces unifiantes infirmer le pseudo-atomisme de ces
cultures, en les groupant en ensembles de dimension variable, mais qui, de toute maniére, dissolvent 'image
trop facile de sociétés dont I'égocentrisme et I'agressivité attesteraient I'infantilisme.

C’est jusqu’a présent du seul point de vue de leur structure qu’ont été envisagées ces cultures, c’est-a-dire
selon un schéma qui n’exige aucune référence a une dimension diachronique possible. Il est apparu cepen-
dant, lors de I'examen de la nature des communautés, que si celles-ci ne sont pas des lignages, c’est-a-dire
des organisations formellement unilinéaires, mais des démes exogamiques, plusieurs facteurs peuvent fa-
voriser la transformation progressive de ces démes bilatéraux en lignages unilinéaires. Ces facteurs sont de
deux sortes: les uns sont immanents a la structure méme du déme, les autres agissent au niveau des relations
politiques inter-démiques. Mais tous contribuent a amorcer chez ces populations primitives, non certes une
histoire proprement dite, mais plutét une dynamique dont le mouvement s’accorde aux rythmes fort lents de la
vie de ces sociétés.

(*) Allusion a un style pictural du milieu du 20éme siécle. (Note A.M.).
-711 -



Ainsi qu’on I'a vu plus haut, la corésidence crée entre habitants d'une méme maloca ce lien privilégié qui les
situe comme parents. D’autre part, la résidence postmaritale étant déterminée en patri- ou matrilocale, améne
inévitablement un renforcement puissant des relations d’affection et de solidarité des parents en ligne patri- ou
matrilinéaire. En cas de résidence patrilocale par exemple, Ego, né dans la méme maison que son pére et
son grand-pere paternel, y passera lui-méme sa vie entouré de sa parenté patrilinéaire, c’est-a-dire des fréres
de son grand-pére et de leurs descendants males. L’élément structural permanent qui fournit la charpente du
déeme, et autour duquel s’organise la vie collective, est constitué par une lignée patrilinéaire et par elle seule,
puisque la parenté matrilatérale d’Ego lui restera, sinon complétement inconnue, du moins beaucoup plus
éloignée. La mére d’Ego male provient en effet d'une communauté qui, méme si elle est liée a celle du pere
par des relations de parenté, restera cependant pour Ego un groupe plutét étranger rencontré seulement en
de rares circonstances. Le lien entre Ego et sa parenté matrilatérale dépendra pour beaucoup de la distance
qui sépare les maisons de ses parents. S’il y a plusieurs jours, ou méme plusieurs heures de marche entre les
deux, le contact avec la lignée de la mére ne sera que périodique. Or les maloca sont édifiées le plus souvent a
d’'importantes distances les unes des autres, et c’est donc a I'égard du groupe des parents patrilinéaires qu’Ego
éprouvera un sentiment d’appartenance presque exclusive.

De plus, ces demes présentent également une détermination importante du lignage: la continuité. Car,
contrairement a ce qu’écrivait Kirchhoff (16), la communauté - pour lui une famille étendue - ne se dissout pas
a la mort de son chef, pour la simple raison que la chefferie est presque toujours héréditaire, comme le reléve
- curieusement - Kirchhoff lui-méme. L’hérédité de la charge politique est un signe suffisant de la permanence
dans le temps de la structure sociale. En fait, ce qui se produit parfois lorsque meurt le chef, comme chez les
Witoto, c’est non la dispersion du groupe mais I'abandon de la maison dont le chef est «propriétaire» et la
construction d’'une maloca dans le trés proche voisinage de la premiére. La transmission de la charge de leader
de pere en fils, c’est-a-dire son maintien dans la lignée patrilinéaire qui forme le coeur de la structure sociale,
traduit justement la volonté du groupe de maintenir son unité spatio-temporelle. Les Tupinamba poussaient
trés loin leur respect de la patrilinéarité, puisqu’'un enfant né d’'une meére appartenant au groupe mais d’un pére
étranger - souvent un prisonnier de guerre - était rapidement dévoré, tandis que les enfants d’'un homme du
groupe étaient affiliés a la lignée de leur pére. Ces divers facteurs, a I'ceuvre au niveau de I'organisation interne
du deme, révelent bien une tendance a mettre I'accent sur 'une des deux lignées de parents et a en assurer
la continuité; le deéme s’oriente vers le lignage, et le moteur, si I'on peut dire, de cette dynamique est la contra-
diction entre un systéme bilatéral de descendance et une résidence unilocale, c’est-a-dire entre la légalité
bilatérale et la réalité unilinéaire.

On sait que l'unilocalité de la résidence ne conduit pas nécessairement a l'unilinéarité de la descendance,
méme si elle en est une condition nécessaire, ainsi que I'a montré Murdock, en désaccord sur ce point avec
Lowie. On ne peut parler de lignages véritables que si I'affiliation est indépendante de la résidence. Les démes
patrilocaux de la Forét tropicale seraient des lignages si les femmes continuaient a faire partie de leur groupe
d’origine, méme apres le départ d0 au mariage. Mais, précisément, I'éloignement des grandes maisons, qui
donne au départ d’'une femme un caractére presque définitif, empéche cette tendance a I'organisation en li-
gnage de se confirmer, puisque pour une femme le mariage est comme une disparition. On peut donc dire que,
dans tous les secteurs de la Forét tropicale ou les structures polydémiques, du fait de la dispersion des maloca,
sont fluides, la tendance au lignage ne peut se réaliser. |l n’en est pas de méme la ou ce type de structure est
plus net, plus affirmé, plus cristallisé: les gros villages guarani ou tupinamba. Ici, la contiguité spatiale des mai-
sons supprime le mouvement des personnes: le jeune homme, pendant les années de «service» dues au beau-
pere, la jeune fille quand le mariage est définitif, ne font que changer de maloca. Chaque individu reste donc
en permanence sous le regard de sa famille, et en contact quotidien avec sa lignée d’origine. Rien ne s’oppose
donc, chez ces populations, a la conversion des démes en lignages. Et ce, d’autant moins que d’autres forces
viennent appuyer cette orientation. Car si les Tupi ont réalisé avec vigueur des modéles esquissés seulement
par les autres populations de la Forét, c’est-a-dire une intégration poussée des unités socio-politiques en un
ensemble structuré, c’est qu’il y avait des courants centripétes dont la structure villageoise concentrée atteste
la présence. Mais, doit-on alors se demander, que deviennent les unités au sein de cette nouvelle organisation?
Deux possibilités sociologiques s’offrent ici: ou bien la tendance a I'unification et a l'intégration se traduit par la
dissolution progressive de ces unités élémentaires - ou du moins par une diminution importante de leurs fonc-
tions structurales - et par I'apparition consécutive d’'un début de stratification sociale qui peut s’accentuer plus
ou moins vite; ou bien les unités subsistent et se renforcent.

La premiére possibilité a été réalisée par les populations du nord-ouest de I’Amérique du Sud (Chibcha,
Arawak des lles par exemple), unifiées sous la catégorie d’aire culturelle cir-cum-carib (17). Ces régions, par-

(16) Cf. note 11. (17) Cf. H.SAALL, t.4 et 5.
-8/11 -



ticuliérement la Colombie et le nord du Venezuela, virent se développer nombre de petits «Etats», féodalités
souvent limitées a une ville ou a une vallée. La, des aristocraties contrélant les pouvoirs religieux et militaire
dominaient une masse de «plébéiensy, et une classe nombreuse d’esclaves conquis par la guerre sur les po-
pulations voisines. La seconde possibilité parait avoir été adoptée par les Tupi, puisqu’il n’y avait pas chez eux
de stratification sociale. On ne peut en effet assimiler les prisonniers de guerre des Tupinamba a une classe
sociale d’esclaves dont les maitres-vainqueurs se seraient approprié la force de travail. Les premiers chroni-
queurs du Brésil comme Thevet (18), Léry (19) ou Staden (20) racontent que la possession d’'un ou plusieurs
prisonniers de guerre était génératrice d’un tel prestige social pour les guerriers tupinamba que ceux-ci préfé-
raient, en cas de disette, se passer eux-mémes de manger plutét que de faire jeliner leurs captifs. Ces derniers
étaient d’ailleurs trés vite intégrés a la communauté de leur maitre, et celui-ci n’hésitait pas a donner sa sceur
ou sa fille en mariage a ce témoignage vivant de sa gloire. Et I'incorporation s’avérait compléte lorsque, au bout
d’'un temps parfois trés long, la mise a mort du prisonnier le transformait en nourriture rituelle de ses maitres.

Les sociétés tupi n’étaient donc pas stratifiées; par conséquent les clivages et lignes de force autour de
quoi elles s’édifiaient étaient les mémes que dans le reste de l'aire: sexe, age, parenté, etc..., et précisément
le resserrement et la contraction du modéle général d’organisation sociale multi-communautaire, dont le village
constitue I'expression spatiale, n’'ont pas opéré comme principe unificateur mettant en question la «personna-
lité» de chacun des éléments, ici des démes; mais au contraire 'émergence méme d’une telle force centripéte
visant a la cristallisation d’'une structure «flottante» a déterminé le renforcement symétrique des tendances
centrifuges immanentes a la structure des démes. Ou, en d’autres termes, la dynamique ici décrite est de na-
ture dialectique: car, au fur et a mesure que s’affirme et se précise la constitution du systeme, les éléments qui
le composent réagissent a cette transformation de leur statut en accentuant leur particularité concréte, leur in-
dividualité. De sorte que I'avénement de la structure globale engendre, non pas la suppression des demes - ce
qui permettrait une différenciation autre, c’est-a-dire une stratification sociale -, mais une modification structu-
relle des unités. Quel sera le sens de cette transformation? Il est tout entier contenu dans les déterminations qui
leur sont propres: ce sont essentiellement des groupes de parenté. Quels moyens auront donc ces derniers de
se remodeler en fonction d’un devenir qui les identifie en les unifiant? C’est de mettre au premier plan l'unilinéa-
rité latente qui les caractérise, de centrer la loi d’appartenance, non plus sur une corésidence qui cesse d’étre
primordiale, mais sur la regle de filiation: les démes se transforment donc en lignages, et la transformation des
éléments apparait solidaire de la constitution des ensembles. Les populations tupi nous offrent ainsi l'illustration
du passage d’une structure polydémique a une structure multilignagere.

Est-ce a dire que les lignages n’apparaissent que par réaction a une nouvelle organisation d’'un ensemble
d’'unités résidentielles et en relation avec elle? Il est évidemment impossible de I'affirmer puisque résidence
et filiation ne sont pas concomitantes. Ce passage en lui-méme est contingent, c’est-a-dire articulé a I'histoire
et non a la structure: en ce qui concerne les Tupi, I'élément catalyseur de ce qui n’était que tendanciel et en
puissance chez les autres populations de la Forét tropicale fut I'inquiétude qui les poussait a construire des
structures sociales plus «contractées». Des processus historiques différents pourraient trés bien opérer ce
passage. Mais, ce qu'il est possible de retenir, c’est que la mutation d’'un déme en lignage conduit a déployer
I'essence relationnelle de chaque unité. Il n’y a de lignages qu’au sein d’'un systéme «fort» et, réciproquement,
la promotion d’un tel systéme aboultit ou bien a une stratification sociale négatrice de la valeur structurante des
régles de filiation, ou bien a la confirmation et méme a la survalorisation de ces régles: le lignage, pourrait-on
dire, est de nature diacritique. Tout se passe donc comme si le mouvement centripéte par quoi s’étend le champ
des relations politiques d’'une société auparavant fluide, créant un déséquilibre interne, déterminait simultané-
ment le moyen d’y remédier par la mise en jeu, au niveau des éléments, de forces centrifuges répondant a la
nouvelle situation, et permettant de rééquilibrer la société. Car c’est finalement a la conquéte d’un équilibre
constamment menacé que tendent, d’'une maniére directe ou détournée, les forces qui «travaillent» ces socié-
tés primitives.

Il est certain par ailleurs que la version tupi du modéle sociologique de la Forét ne laisse pas subsister
identiques a elles-mémes les relations internes décrites au niveau du deme. D’une part 'émergence de la
structure lignagére, c’est-a-dire d’'une contraction des connexions généalogiques en quoi s’affirme son carac-
tere unitaire, diminue considérablement la valeur fonctionnelle des sous-groupes composant le lignage, ou
familles étendues. C’est pourquoi le probléme pertinent est, avec les Tupi, celui des relations interlignagéres.

(18) A. Thevet, Le Brésil et les Brésiliens, Paris, P.U.F., 1953, p.93.
(19) Jean de Léry, Journal de bord... en la terre de Brésil, 1557, Paris, Ed. de Paris, 1952.

(20) Hans Staden, Veéritable histoire et description d’un pays... situé dans le Nouveau Monde nommé Amérique, Paris, A.
Bertrand, 1837.

- 9/11 -



Chaque village tupinamba groupait en moyenne quatre a huit grandes maisons, chacune abritant un lignage,
et chacune ayant son leader. Mais le village comme tel se trouvait lui-méme sous la direction d’un chef; la
communauté Tupinamba hausse a une échelle inconnue dans le reste de la Forét la question des relations
politiques: en tant que structure multilignageére, elle se donne une autorité «centralisée», et conserve en méme
temps les sous-chefferies «locales». Et c’est sans doute a ce dualisme du pouvoir que répondait, chez ces
Indiens, linstitution d’un «conseil des anciens», dont I'approbation était nécessaire a I'exercice de I'autorité par
le chef principal. Les populations du groupe tupi-guarani se différencient donc des autres ethnies de la méme
aire culturelle par la plus grande complexité de leur problématique politique, liée a I'élargissement parfois trés
vaste de leur horizon. Mais il semble justement que les Tupi ne limitaient pas cette extension a la constitution de
communautés villageoises multi-lignagéres et que, en diverses zones de la Forét, se développait une tendance
a construire un modéle de 'autorité qui dépassait largement le cadre du seul village. On sait que, d’'une ma-
niere générale, les relations intertribales en Amérique du Sud étaient beaucoup plus étroites et suivies que ne
le laisserait croire I'insistance sur I’humeur belliqueuse de ces peuples, et divers auteurs, Claude Lévi-Strauss
(21) et Alfred Métraux (22) par exemple, ont bien montré I'intensité fréquente des échanges commerciaux entre
groupes situés a des distances parfois trés considérables. Or, avec les Tupi, il ne s’agit pas seulement de re-
lations commerciales, mais bien d’'une véritable expansion territoriale et politique, avec exercice de l'autorité
de certains chefs sur plusieurs villages. Rappelons ainsi la figure de Quoniambec, ce fameux chef Tamoio, qui
impressionna si vivement Thevet et Staden. «Ce Roy estoit fort vénéré de tous les Sauvages, voire mesme
de ceux qui n’estoient point de sa terre, tant il fut bon soldat en son temps, et si sagement il les conduisoit a la
guerre» (23). Ces mémes chroniqueurs nous ont appris d’autre part que l'autorité des chefs tupinamba n’était
jamais si forte qu’en temps de guerre, et qu’alors leur pouvoir était quasi absolu, et parfaitement respectée la
discipline imposée a leurs troupes. Aussi le nombre des guerriers qu’un chef était capable de rassembler est
le meilleur indice de I'étendue de son autorité. Précisément, les chiffres cités sont parfois - et toutes propor-
tions gardées - énormes: Thevet donne un maximum de 12.000 «Tabaiarres et Margageaz» combattant les
uns contre les autres en une seule rencontre. Léry donne, en pareille circonstance, un maximum de 10.000
hommes et le chiffre de 4.000 pour une escarmouche a laquelle il assista. Staden, suivant ses maitres au
combat, compte a I'occasion d’une attaque par mer des positions portugaises 38 bateaux de 18 hommes en
moyenne, soit prés de 700 hommes pour le seul petit village d’Ubatuba (24). Comme il convient de multiplier a
peu prés par quatre le chiffre des guerriers pour obtenir celui de la population totale, on voit qu’il y avait chez
les Tupinamba de véritables fédérations groupant dix a vingt villages. Les Tupi, et particulierement ceux de la
cote brésilienne, révelent donc une tendance trés nette vers la constitution de systémes politiques larges, a
chefferies puissantes dont il faudrait analyser la structure; a s’étendre en effet, le champ d’application d’une
autorité centrale suscite des conflits aigus avec les petits pouvoirs locaux; la question se pose alors de la na-
ture des relations entre chefferie principale et sous-chefferies: par exemple entre le «Roy» Quoniambec et les
«roytelets, ses vassaux».

Les Tupi cétiers ne sont d’ailleurs pas les seuls a révéler de telles tendances. Pour évoquer un exemple
beaucoup plus récent, signalons également les Tupi-Kawahib; un de leurs groupes, les Takwatip, étendait peu
a peu au début du siecle son hégémonie sur les tribus voisines, sous la direction de son chef Abaitara, dont
Claude Lévi-Strauss rencontra le fils (25). Des processus analogues ont été notés chez les Omagua et les
Cocama, populations tupi établies sur le cours moyen et supérieur de ’Amazone, chez qui I'autorité d’'un chef
s’exercait non seulement sur la grande maison, mais sur 'ensemble de la communauté tout entiére: celle-ci
pouvait étre de dimension considérable, puisqu’un village omagua comprenait, dit-on, soixante maisons de cin-
quante a soixante personnes chacune (26). Les Guarani d’autre part, culturellement si proches des Tupinamba,
possédaient également des chefferies fort développées.

Ne risque-t-on pas cependant, a saisir ainsi la culture tupi en sa dynamique politique créatrice de «royau-
tés», de forcer son originalité par rapport a 'ensemble de la Forét tropicale, et par suite, de la constituer comme
entité culturelle indépendante de I'aire dans laquelle on I'a d’abord située? Ce serait la négliger des processus
identiques, quoique de bien moindre envergure, chez des populations appartenant a d’autres stocks linguis-
tiques. Il convient de rappeler par exemple que les Jivaro présentaient eux aussi ce modéle d’organisation

(21) C. Lévi-Strauss, «Guerre et commerce chez les Indiens de '’Amérique du Sud», Renaissance, vol.1, fasc. 1 et 2.
(22) A. Métraux, La Civilisation matérielle des tribus Tupi-Guarani, Paris, P. Geuthner, 1928, p.277.
(23) Ibid., p.93. (24) Ibid., p.178, note 2.

(25) C. Lévi-Strauss, Tristes tropiques, Paris, Plon, 1955, chap.21.

(26) Cf.H.S.ALL, t.3.
-10/11 -



multi-communautaire, puisque des alliances militaires étaient conclues entre groupes locaux: c’est ainsi que
plusieurs jivaria - les maloca de ces Indiens - s’associaient pour guerroyer contre les Espagnols. D’autre part
les tribus carib de I'Orénoque utilisaient I'exogamie locale comme moyen d’étendre 'hégémonie politique sur
plusieurs communautés. De diverses maniéres s’atteste donc, caractéristique propre de I'aire de la Forét, la
tendance a constituer des ensembles sociaux plus vastes que dans le reste du continent. Ce que I'on doit
simplement retenir, c’est que la force de ce courant variait avec les circonstances concrétes - écologiques, dé-
mographiques, religieuses - des cultures ou il se manifestait. La différence entre les Tupi et les autres sociétés
n’est point de nature, mais de degré; c’est dire par conséquent que, tout comme ils ont réalisé mieux que les
autres sur le plan de la structure sociale un modéle d’organisation qui ne leur est pas exclusif, de méme la dy-
namique immanente a 'ensemble des cultures de la Forét a trouvé chez les Tupi un rythme et une accélération
plus rapides que nulle part ailleurs.

Archaiques, les sociétés amérindiennes le furent, mais si 'on peut dire, négativement et selon nos critéres
européens. Doit-on pour autant qualifier d'immobiles des cultures dont le devenir ne se conforme pas a nos
propres schémas? Faut-il voir en elles des sociétés sans histoire? Pour que la question ait un sens, encore
faut-il la poser de telle sorte qu’une réponse soit possible, c’est-a-dire sans postuler l'universalité du mo-
dele occidental. L'histoire se dit en de multiples sens et se diversifie en fonction des différentes perspectives
en lesquelles on la situe: «L’'opposition entre cultures progressives et cultures inertes semble ainsi résulter,
d’abord, d’une différence de focalisation» (27) . La tendance au systéme, inégalement réalisée en extension et
profondeur suivant les régions, conduit, par ses différences mémes, a donner aux cultures de cette aire une
dimension «diachronique», repérable notamment chez les Tupi-Guarani: ce ne sont donc pas des sociétés
sans histoire. C’est au niveau de I'organisation politique beaucoup plus qu’au plan de I'’écologie que se place
I'opposition la plus nette entre cultures marginales et cultures de la Forét. Mais elles ne sont pas non plus des
sociétés historiques: en ce sens, I'opposition symétrique et inverse avec les cultures andines est tout aussi
forte. La dynamique politique qui confere leur spécificité aux sociétés de la Forét les situerait donc sur un plan
structural - et non a une étape chronologique - que I'on pourrait appeler préhistorique, les Marginaux fournis-
sant 'exemple de sociétés a-historiques, les Incas celui d’'une culture déja historique. Il parait donc Iégitime de
supposer que la dynamique propre a la Forét tropicale est une condition de possibilité de I'histoire telle qu’elle
a conquis les Andes. La problématique politique de la Forét renvoie donc aux deux plans qui la limitent: celui,
génétique, du lieu de naissance de l'institution; celui, historique, de son destin.

Pierre CLASTRES.

(27) C. Lévi-Strauss, Race et histoire, Paris, Unesco, 1952, p.25.
- 1111 -



