
INDÉPENDANCE ET EXOGAMIE (1)

(**)

-----

L’opposition si contrastée entre cultures des hauts-plateaux andins et cultures de la Forêt tropicale, mise en 
relief par les récits et rapports des missionnaires, soldats, voyageurs des 16ème et 17ème siècles, fut par la suite 
accentuée jusqu’à l’exagération: peu à peu s’est dessinée l’imagerie populaire d’une Amérique précolombienne 
tout entière livrée à la sauvagerie, excepté la région andine où les Incas avaient réussi à faire triompher la civili-
sation. Ces conceptions simplistes, et naïves seulement en apparence - car elles s’accordaient fort bien aux ob-
jectifs de la colonisation blanche, - se sont cristallisées en une véritable tradition dont le poids s’est fait lourde-
ment sentir sur l’ethnologie américaniste à son début. Car si celle-ci, à choisir et poser les problèmes en termes 
scientifi ques, s’est conformée à sa vocation, les solutions proposées n’en laissaient pas moins transparaître 
une persistance certaine des schémas traditionnels, d’un état d’esprit qui, à l’insu des auteurs eux-mêmes, a 
partiellement déterminé leurs perspectives de recherche. Par quoi se marque cet état d’esprit? D’abord par une 
certitude: les primitifs, d’une manière générale, sont incapables de réaliser de bons modèles sociologiques; par 
une méthode ensuite: pousser à la caricature le trait le plus apparemment perceptible des cultures considérées. 
C’est ainsi que l’empire inca a frappé les anciens chroniqueurs, essentiellement par la forte centralisation du 
pouvoir et par un mode d’organisation de l’économie alors inconnu. Or ces dimensions de la société inca sont 
transformées par l’ethnologie moderne en totalitarisme avec R. Karsten (2), ou en socialisme avec L. Baudin 
(3). Mais un examen moins ethnocentrique des sources conduit à corriger ces images trop modernes d’une 
société malgré tout archaïque; et Alfred Métraux (4) dans un ouvrage récent a mis en valeur l’existence, dans le 
Tahuantinsuyu, de forces centrifuges que les clans du Cuzco ne songeaient d’ailleurs pas à briser.

En ce qui concerne les populations de la Forêt, ce n’est pas en des schémas anachroniques que l’on a 
cherché à les inscrire; au contraire, et dans la mesure même où l’on tendait à dilater les traits «occidentaux» de 
l’empire inca, les cadres sociologiques des sociétés de la Forêt n’en paraissaient que plus primitifs, plus faibles, 
moins susceptibles de dynamisme, étroitement limités à de petites unités. C’est ainsi sans doute que s’explique 
la tendance à insister sur l’aspect morcelé, «séparatiste» (5), des communautés indiennes non andines, et sur 
le corrélât nécessaire de cette situation: une guerre quasi permanente. Et la Forêt, en tant qu’aire culturelle, se 
présente ainsi comme une poussière de microsociétés, toutes à peu près semblables entre elles, mais toutes 
également hostiles les unes aux autres. Il est bien certain que si, avec L. Baudin, on pense de l’Indien Guarani 

 L’H  (*) - tome 3 - n°3
 1963

(*) Revue d’anthropologie fondée en 1961, publiée aux Éditions de l’École des hautes études en sciences sociales (E.H.E.S.S.). 
(Note A.M.).

(**) Ces pages deviendront le troisième chapitre de La Société contre l’État, publiée en 1974 aux Éditions de Minuit. (Note 
A.M.).).

(1) Une absence surprendra sans doute: celle des nombreuses tribus appartenant à l’important stock linguistique Gé. Il ne 
s’agit certes pas de reprendre ici la classifi cation du H.S.A.I. (Handbook of South American lndians), qui assigne à ces po-
pulations un statut de Marginaux, alors que leur écologie, comportant l’agriculture, devrait les intégrer à l’aire culturelle de la 
Forêt tropicale. S’il n’en est pas question en ce travail, c’est précisément en raison de la complexité particulière de leurs orga-
nisations sociales en clans, multiples systèmes de moitiés, associations, etc... Les Gé, à ce titre, méritent une étude spéciale. 
Et ce n’est d’ailleurs pas un des moindres paradoxes du Handbook que d’associer à l’écologie bien développée de la Forêt 
des modèles socio-politiques fort rudimentaires, tandis que les Gé, de sociologie si riche, stagneraient à un niveau nettement 
préagricole.

(2) R. Karsten, La Civilisation de l’empire inca, Paris, Payot, 1952.

(3) L. Baudin, L’Empire socialiste des Inka, Paris, Inst. d’Ethnologie, 1928.

(4) A. Métraux, Les Incas, Paris, Éd. du Seuil, 1961.

(5) Cf. Lowie, The journal of the Royal Anthropological Institute, 1948.

- 1/11 -



que «... sa mentalité est celle d’un enfant» (6), on ne peut guère s’attendre à découvrir des types d’organisation 
sociale «adultes». Cette sensibilité à l’atomisme des sociétés indiennes se décèle aussi chez Koch-Grundberg 
ou Kirchhoff , par exemple dans l’usage souvent excessif du terme de «tribu» pour désigner toute communauté, 
ce qui les conduit à la notion surprenante d’exogamie tribale à propos des tribus Tucano du Uaupès-Caqueta 
(7).

Sans doute ne s’agit-il pas ici de prendre le contrepied du matériel ethnographique et de tenter d’aligner en 
quelque sorte les tribus de la Forêt tropicale sur celles des Andes. Il semble cependant que le tableau le plus 
courant des sociétés en question ne soit pas toujours exact; et si, comme l’écrit Murdock, «The warlikeness and 
atomism of simple societies have been grossly exaggerated» (*) (8), cela est certainement vrai de l’Amérique du 
Sud. Une tâche s’impose donc, de réexamen de cette thèse, et de réévaluation des unités socio-politiques de 
la Forêt tropicale, à la fois dans leur nature et dans leurs relations.

L’information ethnographique est en grande partie contenue dans le monumental Handbook of South Ame-
rican Indians, dont le tome 3 est consacré aux cultures de la Forêt. Cette aire culturelle comporte une très 
importante masse de tribus, dont beaucoup appartiennent aux trois principaux stocks linguistiques: Tupi, Carib, 
Arawak. On peut grouper sous une catégorie commune toutes ces populations: leur écologie se conforme, en 
eff et, sous réserve de variations locales, à un même modèle. Le mode de subsistance des sociétés de la Forêt 
est essentiellement agricole, d’une agriculture limitée au jardinage certes, mais dont l’apport est presque par-
tout au moins aussi important que celui de la chasse, de la pêche et de la cueillette. D’autre part, les plantes 
cultivées sont à peu près constamment les mêmes, les techniques de production semblables, ainsi que les 
habitudes de travail. L’écologie fournit donc ici une base très valable de classifi cation, et l’on est confronté à 
un ensemble de sociétés présentant, de ce point de vue, une réelle homogénéité (9). Il n’est donc pas surpre-
nant de constater que l’identité au niveau de l’«infrastructure» se trouve également assignée à celui des «su-
perstructures», c’est-à-dire des types d’organisation sociale et politique. C’est ainsi que le modèle sociologique 
le plus répandu dans l’aire considérée semble être, si l’on en croit du moins la documentation générale, celui 
de la «famille étendue», celle-ci constituant d’ailleurs très souvent la communauté politiquement autonome, 
abritée par la grande maison collective ou maloca; c’est le cas notamment des tribus des Guyanes, de la région 
du Jurua-Purus, des Witoto, des Peba, des Jivaro, de nombreuses tribus Tupi, etc... La taille démographique 
de ces households (**) peut varier de quarante à plusieurs centaines de personnes, bien que la moyenne opti-
ma paraisse se situer entre cent et deux cents personnes par maloca. Notables exceptions à la règle: les gros 
villages apiaca, guarani, tupinamba, qui rassemblaient jusqu’à mille individus (10).

Mais une double série de problèmes se posent alors. La première diffi  culté concerne la nature des unités 
socio-politiques de la Forêt ropicale. Leur caractérisation sociologique comme communautés constituées d’une 
famille étendue ne s’accorde pas à leur taille démographique moyenne. Lowie retient en eff et la défi nition 
donnée par Kirchhoff  de ce type d’organisation sociale (11): il s’agit d’un groupe composé par un homme, sa 
femme - ou ses femmes s’il est polygyne, - ses fi ls et leurs épouses si la résidence postmaritale est patrilocale, 
ses fi lles non mariées, et les enfants de ses fi ls. Si la règle de résidence est matrilocale, un homme est entouré 
de ses fi lles et de leurs maris, de ses fi ls non mariés, et des enfants de ses fi lles. Les deux types de famille 
étendue existent dans l’aire de la Forêt, le second moins répandu que le premier et ne prévalant nettement que 
dans les Guyanes ou dans la région du Jurua-Purus. La diffi  culté provient de ce qu’une famille étendue, défi nie 
stricto-sensu, ne saurait atteindre à la dimension habituelle des communautés de la Forêt, c’est-à-dire une 
centaine de personnes. Une famille étendue n’englobe en eff et que trois générations de parents reliés en ligne 
directe; et de plus, ainsi que le précise Kirchhoff , un processus de segmentation la soumet à une transformation 
permanente qui l’empêche de dépasser un certain niveau de population. Il est par conséquent impossible que 

- 2/11 -

(6) L. Baudin, Une Théocratie socialiste: l’État jésuite du Paraguay, Paris, Génin, 1962, p.14.

(7) HSAI, t.3, p.780.

(*) «Le caractère belliqueux et atomistique des sociétés simples a été grandement exagéré». (Note A.M.)

(8) Cf. Social Structure, p.85.

(9) Cf. HSAI, t.3, Lowie, Introduction. 

(**) Littéralement «ménages», pris au sens de «famille». (Note A.M.).

(10) Cf. chap.4, «Éléments de démographie amérindienne».

(11) Cf. Zeitschrift für Ethnologie, vol.63, pp.85-193.



les unités socio-politiques de la Forêt soient composées d’une seule famille étendue, et qu’en même temps 
elles groupent cent personnes ou plus. Il faut donc admettre, pour lever la contradiction, ou bien l’inexactitude 
des chiff res avancés ou bien une erreur dans l’identifi cation du type d’organisation sociale. Et comme il est sans 
doute plus facile de se tromper sur la «mesure» d’une société que sur sa nature, c’est à propos de celle-ci qu’il 
faudra s’interroger. 

La communauté indienne de la Forêt est décrite, ainsi qu’on l’a vu, comme une unité autonome dont un at-
tribut essentiel est l’indépendance politique. Il y aurait alors, tout au long de cette aire immense, une multitude 
d’établissements existant chacun pour soi, dont les relations réciproques seraient très souvent négatives, c’est-
à-dire guerrières. Et c’est ici que surgit la seconde diffi  culté. Car, outre que d’une manière générale les sociétés 
primitives sont abusivement condamnées à un émiettement, révélateur d’une «primitivité» qui ne se manifeste-
rait que sur le seul plan politique, le statut ethnologique des populations indiennes de la Forêt ropicale présente 
une particularité supplémentaire: si celles-ci sont en eff et groupées au sein d’un même ensemble culturel, c’est 
dans la mesure exacte où elles sont diff érentes des autres populations non andines, c’est-à-dire les tribus dites 
marginales et submarginales (12). Ces dernières sont culturellement déterminées par l’absence à peu près gé-
nérale et complète de l’agriculture; elles sont donc constituées de groupes nomades de chasseurs, pêcheurs et 
cueilleurs: Fuégiens, Patagoniens, Guayaqui, etc... Il est clair que ces populations ne peuvent subsister qu’en 
petits groupes dispersés sur de vastes territoires. Mais cette nécessité vitale d’éparpillement ne harcèle plus les 
gens de la Forêt qui, en tant qu’agriculteurs sédentaires, pourraient, semble-t-il, mettre en œuvre des modèles 
sociologiques autres que ceux de leurs voisins marginaux moins favorisés. N’est-il pas étrange de voir coexis-
ter en un même ensemble une organisation sociale de type nomadique et une écologie d’agriculteurs auxquels, 
d’autre part, leurs capacités de transport et déplacement par navigation fl uviale permettraient une intensifi ca-
tion des relations «extérieure»? Est-il réellement possible que s’évanouisse ainsi le bénéfi ce, à certains égards 
énorme, de l’agriculture et de la sédentarisation? Que des populations écologiquement marginales puissent 
inventer des modèles sociologiques fort raffi  nés n’off re aucune impossibilité: les Bororo du Brésil central, avec 
leur organisation clanique recoupée par un double système de moitiés, ou les Guaycuru du Chaco, avec leur 
hiérarchie de castes, en administrent la preuve. Mais l’inverse de populations agricoles organisées selon des 
schémas marginaux est plus diffi  cilement concevable. La question se pose donc de savoir si l’isolement poli-
tique de chaque communauté est un trait pertinent pour l’ethnologie de la Forêt tropicale.

Mais il s’agit d’abord d’élucider la nature de ces communautés. Que celle-ci soit eff ectivement probléma-
tique, c’est ce qui semble bien résulter de l’ambiguïté terminologique qu’on retrouve tout au long du Handbook. 
Si, au tome 3, Lowie nomme «famille étendue» l’unité socio-politique la plus courante dans l’aire envisagée, 
Steward, au tome 5, la nomme «lignage», indiquant ainsi l’inadéquation du terme que propose Lowie. Mais, 
alors que les unités considérées sont trop «peuplées» pour être constituées d’une seule famille étendue, il ne 
paraît pas davantage que l’on se trouve en présence de lignages au sens strict, c’est-à-dire de groupements à 
descendance unilinéaire. En Amérique du Sud, et particulièrement dans l’aire de la Forêt tropicale, c’est en eff et 
la descendance bilatérale qui semble prévaloir. La possession de généalogies plus variées et plus complètes 
permettrait peut-être de découvrir qu’il s’agit en plusieurs cas d’organisations unilinéaires. Mais le matériel ac-
tuellement disponible ne permet d’assigner avec certitude ce dernier type d’organisation qu’à un nombre réduit 
de sociétés forestières: populations de la région de Para (Mundurucu, Maué) ou du Uaupès-Caqueta (Cubéo, 
Tucano, etc...).

Il ne s’agit pas non plus, évidemment, de kindreds ou parentèles: la résidence postmaritale, qui n’est jamais 
néolocale, vient déterminer la composition des unités, du seul fait qu’à chaque génération, et en admettant que 
le sex ratio soit statistiquement équilibré, une moitié des siblings, soit les frères en cas de résidence matrilocale, 
soit les sœurs en cas de résidence patrilocale, quittent la communauté d’origine pour aller vivre dans celle du 
conjoint. D’une certaine manière par conséquent, les règles du mariage assignent au groupe une unilinéarité 
eff ective, sinon culturellement reconnue par ses membres, puisque ceux-ci se trouvent être, selon la règle de 
résidence adoptée, parents consanguins en ligne patrilinéaire ou en ligne matrilinéaire. C’est là sans doute ce 
qui a déterminé Steward à identifi er comme lignages les unités sociologiques de la Forêt. Il convient cependant 
de remarquer que, si la notion de famille étendue, trop «courte», laisse échapper en grande partie la réalité 
concrète de ces groupes, la notion de lignage, en revanche, leur confère un certain nombre de déterminations 
que visiblement ils ne possèdent pas. Car un authentique lignage comporte une descendance articulée selon 
un mode unilinéaire, alors qu’ici elle est bilatérale dans la majorité des cas; et surtout, l’appartenance à ce 
type de groupement est indépendante du lieu de résidence. Il faudrait donc, pour que les communautés de la 
Forêt tropicale soient équivalentes à des lignages, que tous leurs membres, y compris ceux que le mariage 
a éloignés de leur maloca de naissance, continuent à en faire partie au même titre, c’est-à-dire que la rési-

- 3/11 -

(12) H.S.A.I., t.5, pp.669 sq.



dence postmaritale ne transforme pas leur statut sociologique. Or, les unités en question sont essentiellement 
résidentielles, et un changement de résidence semble bien entraîner un changement d’appartenance, ou du 
moins une rupture du statut antérieur au mariage. Il s’agit ici d’un problème classique de l’ethnologie: celui de 
la relation entre une règle de résidence et un mode de descendance. Il est en eff et évident qu’une règle de 
résidence patrilocale, par exemple, est de nature à favoriser fortement l’institution d’un mode patrilinéaire de 
descendance, c’est-à-dire d’une structure lignagère à régime harmonique. Mais il n’y a là aucune mécanique, 
aucune nécessité formelle du passage de la règle de résidence à celle de la fi liation; simplement une possibili-
té largement dépendante des circonstances historiques concrètes, certes très haute, mais encore insuffi  sante 
pour permettre l’identifi cation rigoureuse des groupes, puisque la détermination de l’appartenance n’est pas 
«libérée» de la règle de résidence.

S’il ne peut donc s’agir de lignages vrais, cela ne doit pas cependant masquer l’activité très réelle - et peut-
être insuffi  samment mise en valeur - d’un double processus dynamique qui, interrompu défi nitivement par la 
Conquête, paraissait opérer peu à peu la transformation des communautés de la Forêt tropicale, précisément 
en lignages: le premier, qu’il faudra examiner plus tard, concerne les relations réciproques des diff érentes uni-
tés; quant au second, il est à l’œuvre au sein de chaque unité prise en elle-même, et s’articule à l’unilocalité de 
la résidence. Encore doit-on noter qu’il ne s’agit, en fait, que d’un processus unique, mais à double incidence, 
externe et interne, dont les eff ets, loin de s’annuler, se cumulent et se renforcent, ainsi qu’on tentera de le 
montrer.

Est-il possible maintenant, après ce repérage des raisons qui empêchent de considérer les unités de la Forêt 
tropicale comme des familles étendues ou des lignages, de leur assigner une dénomination positive? Sachant 
ce qu’elles ne sont pas, et connaissant leurs traits distinctifs essentiels, la diffi  culté se réduit fi nalement à une 
simple question de terminologie: comment nommer ces communautés? Elles rassemblent en moyenne cent à 
deux cents personnes; leur système de descendance est généralement bilatéral; elles pratiquent l’exogamie 
locale, et la résidence postmaritale est soit patri- soit matri-locale, de sorte que se manifeste un certain «taux» 
d’unilinéarité. On a donc aff aire ici à de véritables dèmes exogamiques, au sens de Murdock (13), c’est-à-dire à 
des unités principalement résidentielles, mais dont l’exogamie et l’unilocalité de la résidence démentent, dans 
une certaine mesure, la bilatéralité de la descendance, leur conférant ainsi l’apparence de lignages ou même 
de clans.

Qu’en est-il enfi n de la composition de ces dèmes? Si les communautés, au lieu d’être des dèmes, se 
réduisaient à des familles étendues comme le suggèrent Kirchhoff  et Lowie, la question serait quelque peu 
académique. Mais, ainsi qu’on l’a vu, les données démographiques infi rment cette hypothèse. Cela ne signifi e 
pas pour autant que ce modèle d’organisation sociale n’existe pas dans la Forêt tropicale: simplement, il cesse 
d’être coextensif à la communauté locale elle-même, qui le dépasse de beaucoup. Le modèle se maintient bien 
dans les cultures de la Forêt, mais il perd son caractère pour ainsi dire de maximum, pour devenir l’élément 
minimum d’organisation sociale: c’est dire que chaque dème est composé d’une pluralité de familles étendues; 
et celles-ci, loin d’être étrangères les unes aux autres et simplement juxtaposées au sein d’un même ensemble, 
sont au contraire reliées en ligne patri- ou matrilinéaire. Cela permet d’ailleurs de supposer que, à la diff érence 
de ce qu’écrit Kirchhoff , la profondeur généalogique de ces unités dépasse trois générations, même si les In-
diens n’en tiennent pas un compte exact. On retrouve ainsi la tendance déjà décelée à l’unilinéarité; et il est 
à cet égard légitime de penser que le type d’habitat le plus courant dans l’aire, la grande maison collective ou 
maloca, exprime sur le plan de la distribution spatiale cette dimension fondamentale. Quant à la question du 
nombre des familles étendues qui composent un dème, il dépend évidemment de la taille des unités: on pour-
rait néanmoins l’estimer à trois ou quatre pour les plus petits groupes (quarante à soixante personnes: une 
communauté de la rivière Aiari comprenait quarante personnes), à dix ou douze pour les plus grands (cent à 
deux cents personnes: une communauté mangéroma dans le Jurua-Purus comptait deux cent cinquante-huit 
personnes), en considérant que chaque famille étendue rassemble entre quinze et vingt personnes.

Parler de ces dèmes comme unités socio-politiques implique qu’ils fonctionnent selon le schème unitaire 
de totalités «organiques», et que l’intégration des éléments composants est profonde: ce qui se traduit par 
l’existence d’un «esprit de corps» comme conscience de soi du groupe, et par une solidarité permanente de 
ses membres. En ce sens, K. Oberg a raison de voir en ces collectivités des «sociétés homogènes», c’est-
à-dire sans stratifi cation sociale ou segmentation horizontale (14). Les clivages qui s’y opèrent sont ceux du 
sexe, de l’âge et des lignes de parenté; et cette «coalescence» s’exprime dans le caractère presque toujours 
collectif des activités essentielles à la vie du groupe: construction de la maison, défrichage des jardins, travail 

- 4/11 -

(13) Cf. Social Structure, op. cit.

(14) American Anthropologist, vol.47, n°3, p.472. 



de récolte, vie religieuse, etc. Mais cette homogénéité se retrouve-t-elle intégralement à tous les niveaux de 
l’existence sociale? L’affi  rmer conduirait à l’idée que les sociétés archaïques sont, comme telles, des sociétés 
simples, et que la diff érence ou le confl it sont absents de leur sociologie. Or leur possibilité semble fondée, 
tout au moins sur un plan: celui de l’autorité politique. On sait, en eff et, d’une part, que chaque communauté 
est dirigée par un chef, d’autre part que chaque élément de la structure, c’est-à-dire chaque famille étendue, 
possède également son leader, en général l’homme le plus ancien. Apparemment, aucun problème ne se pose: 
il n’y a pas, pour des raisons ailleurs exposées, de «course au pouvoir» dans ces sociétés, et, de plus, l’héré-
dité de la charge politique semble régler toutes les questions. Il n’en reste pas moins cependant que l’autorité, 
loin d’être unique, en quelque sorte, se détaille et devient multiple; qu’à conserver son propre leader, chaque 
famille étendue traduit par là sa «volonté» de maintenir, de manière plus ou moins accentuée, son identité; 
cela libère, à l’intérieur du groupe, des forces qui peuvent être divergentes: certes, cela ne va pas jusqu’à la 
menace d’explosion du groupe, et c’est là précisément qu’intervient la fonction majeure du chef: sa vocation de 
pacifi cateur, d’«intégrateur» des diff érences. On voit alors la structure sociale du groupe et la structure de son 
pouvoir se fonder, s’appeler, se compléter l’une l’autre, et chacune trouver en l’autre le sens de sa nécessité et 
sa justifi cation: c’est parce qu’il y a une institution centrale, un leader principal exprimant l’existence eff ective 
- et vécue comme unifi cation - de la communauté, que celle-ci peut se permettre, en quelque sorte, un certain 
quantum de force centrifuge, actualisé dans la tendance de chaque groupe à conserver sa personnalité; et 
c’est, réciproquement, la multiplicité de ces tendances divergentes qui légitime l’activité unifi ante de la cheff erie 
principale. L’équilibre, constamment à conquérir, entre la dualité du périphérique et du focal, ne saurait être 
confondu avec la simple homogénéité du tout, plus digne d’une composition géométrique des parties que de 
l’inventivité socio-logique immanente à la culture. Au niveau de l’enquête ethnographique, cela se traduirait par 
la tâche d’analyser la structure des relations entre les divers sous-groupes, entre les sous-groupes et la cheff e-
rie, avec toutes les intrigues, tensions, résistances plus ou moins apparentes, ententes plus ou moins durables 
qu’implique le devenir concret d’une société.

Ainsi se décèle la présence latente, et comme furtive, de la contestation et de son horizon ultime: le confl it 
ouvert; présence non extérieure à l’essence du groupe, mais au contraire dimension de la vie collective engen-
drée par la structure sociale elle-même. Voilà qui nous éloigne de la belle simplicité des sociétés archaïques; 
l’observation attentive et prolongée des sociétés primitives montrerait qu’elles ne sont pas plus immédiatement 
transparentes que les nôtres, et une étude comme celle menée par Buell Quain sur les Trumai du Haut-Xingu 
contribue à démentir ce préjugé ethnocentrique (15). Les sociétés primitives, tout comme les sociétés occiden-
tales, savent parfaitement ménager la possibilité de la diff érence dans l’identité, de l’altérité dans l’homogène; 
et en ce refus du mécanisme peut se lire le signe de leur créativité.

Telle paraît donc être la fi gure, plus fi dèle peut-être à la réalité, de ces sociétés indiennes égrenées au long 
de l’immense bassin amazonien: ce sont des dèmes exogamiques composés de quelques familles étendues 
reliées en ligne matri- ou patri-linéaire. Et, pour exister et fonctionner comme unités véritables, elles n’en 
permettent pas moins un certain «jeu» à leurs éléments. La tradition ethnographique a d’autre part mis forte-
ment l’accent sur l’autonomie, l’indépendance politique de ces communautés, sur le séparatisme des cultures 
indiennes. On se trouverait donc confronté à de petites sociétés vivant comme en vase clos, plus ou moins 
hostiles les unes aux autres, et inscrivant leurs relations réciproques essentiellement dans le cadre d’un mo-
dèle très développé de la guerre. Cette vision de leurs «relations extérieures», si l’on peut dire, est étroitement 
solidaire de l’image d’abord off erte de leur nature. Et comme l’examen de celle-ci a conduit à des conclusions 
sensiblement diff érentes, une analyse de leur «être-ensemble» s’impose donc: c’est à quoi l’on doit s’attacher 
maintenant.

Une constatation s’impose immédiatement: la très grande majorité de ces populations pratique l’exogamie 
locale.

Sans doute est-il diffi  cile de fonder rigoureusement, c’est-à-dire sur des faits vérifi és, la généralité de cette 
institution. Car si la technologie et même la mythologie de nombreuses tribus sud-américaines nous sont sou-
vent bien connues, il n’en est malheureusement pas de même en ce qui concerne leur sociologie. Cependant, 
quelque dispersée et parfois contradictoire que soit l’information utilisable, certaines données permettent, quant 
à la quasi-universalité de l’exogamie locale, sinon une certitude absolue, du moins une probabilité extrêmement 
haute. D’une manière générale, le nombre des populations sur lesquelles nous possédons des renseignements 
valables est très faible par rapport au nombre total des ethnies recensées. L’exploitation du matériel rassemblé 
dans le Hand-book (tome 3) et dans le Outline of South American Cultures de G. Murdock, permet d’évaluer 
approximativement à cent trente le nombre des ethnies (d’ailleurs d’inégale importance) ressortissant à l’aire de 

- 5/11 -
(15) Cf. R. Murphy, B. Quain, The Trumai Indians of Central Brazil, New York, J.-J. Augustin, 1955.



la Forêt tropicale. Mais c’est seulement pour trente-deux tribus que sont indiqués des faits précis concernant le 
statut du mariage, soit environ le quart du total. Or, sur ces trente-deux tribus, vingt-six sont présentées comme 
pratiquant l’exogamie locale, tandis que les six dernières sont formées de communautés endogames. C’est 
dire par conséquent que l’exogamie locale est présente chez les trois quarts des tribus pour lesquelles nous 
possédons des données concrètes. Il reste donc une centaine de tribus dont nous ignorons les règles de ma-
riage, du moins à ce point de vue. Mais on peut supposer que la proportion des tribus exogames et endogames 
telle qu’elle s’établit chez les tribus connues se maintient à peu près identique chez les tribus inconnues: cela 
nous conduit à admettre, non comme certitude (celle-ci est défi nitivement inaccessible, puisqu’une grande par-
tie des tribus indiennes ont disparu), mais comme hypothèse partiellement vérifi ée, l’idée que les trois quarts 
au moins des populations de la Forêt pratiquaient l’exogamie locale. Encore doit-on noter que certaines des 
ethnies nettement identifi ées comme endogames (par exemple les Siriono, les Bacaïri, les Tapirapé), sont des 
groupes numériquement faibles ou isolés au sein de populations culturellement diff érentes. Il convient enfi n de 
remarquer que les tribus chez qui l’exogamie locale est attestée, appartiennent aux principales familles linguis-
tiques de la Forêt (Arawak, Carib, Tupi, Chibcha, Pano, Péba, etc...), et que, loin d’être localisées, elles sont 
au contraire dispersées en tous les points de l’aire considérée: du Pérou oriental (tribus amahuaca et yagua), 
à l’Est brésilien (tribus lupi), et des Guyanes (tribus yecuana), à la Bolivie (tribus lacana).

Si l’examen pour ainsi dire statistique des tribus de la Forêt tropicale rend vraisemblable la vaste extension 
de l’exogamie locale, celle-ci, en un grand nombre de cas, est même nécessairement présente, en raison de la 
nature de la communauté. Quand en eff et une seule maloca abrite l’ensemble du groupe, les membres qui le 
composent se reconnaissent réciproquement comme parents consanguins réels lorsque le groupe est consti-
tué d’une ou deux familles étendues, et comme parents consanguins fi ctifs ou classifi catoires lorsque le groupe 
est plus important. Dans tous les cas, les gens vivant ensemble dans une même maloca sont très étroitement 
parents entre eux, et l’on peut donc s’attendre à une prohibition du mariage à l’intérieur du groupe, c’est-à-dire 
à l’obligation de l’exogamie locale. Sa présence ne tient pas seulement à l’une de ses fonctions qui, comme on 
le verra plus loin, est de procurer des avantages politiques: elle tient d’abord à la nature des communautés qui 
la pratiquent, communautés dont la propriété principale est de ne grouper que des parents assimilés en fait à 
des siblings (*), ce qui exclut qu’Ego se marie dans son groupe. En bref, la communauté de résidence en une 
grande maison et l’appartenance culturellement reconnue à un même ensemble de parents posent les groupes 
de la Forêt tropicale comme unités sociologiques entre qui s’opèrent les échanges et se concluent les alliances: 
l’exogamie, qui en est à la fois la condition et le moyen, est essentielle à la structure de ces unités et à leur 
maintien comme telles. Et, en fait, le caractère local de cette exogamie est seulement contingent, puisqu’il est 
une conséquence de l’éloignement géographique des diverses communautés; lorsque celles-ci se rapprochent 
et se juxtaposent jusqu’à former un village, comme chez les populations tupi, l’exogamie, pour cesser d’être 
locale, ne disparaît cependant pas: elle se convertit en exogamie de lignage.

D’emblée s’établit donc une ouverture vers l’extérieur, vers les autres communautés, ouverture qui com-
promet dès lors le principe trop affi  rmé de l’autonomie absolue de chaque unité. Car il serait surprenant que 
des groupes engagés dans un processus d’échange de femmes (lorsque la résidence est patri-locale), ou de 
gendres (lorsqu’elle est matri-locale), c’est-à-dire en une relation positive vitale pour l’existence de chaque 
groupe comme tel, contestent simultanément la positivité de ce lien par l’affi  rmation - suspecte d’être trop 
valorisée - d’une indépendance radicale, à signe négatif, puisqu’elle implique une hostilité réciproque vite dé-
veloppée en guerre. Il n’est pas question, naturellement, de nier que ces communautés mènent une existence 
tout à fait autonome sur certains plans essentiels: vie économique, rituelle, organisation politique interne. Mais 
outre qu’on ne peut étendre à tous les aspects de la vie collective une autonomie qui, pour concerner des 
niveaux importants, n’en reste pas moins partielle, le fait général de l’exogamie locale rend impossible une in-
dépendance totale de chaque communauté. L’échange des femmes de maloca à maloca, en fondant des liens 
étroits de parenté entre familles étendues et dèmes, institue par là même des relations politiques, plus ou moins 
explicites et codifi ées certes, mais qui empêchent des groupes voisins et alliés par le mariage de se considérer 
réciproquement comme de purs étrangers, voire comme des ennemis avérés. Le mariage, en tant qu’alliance 
de familles, et au-delà d’elles, de dèmes, contribue donc à intégrer les communautés en un ensemble, très 
diff us et très fl uide assurément, mais qui doit se marquer par un système implicite de droits et devoirs mutuels, 
par une solidarité révélée occasionnellement en des circonstances graves, par la certitude de chaque collecti-
vité de se savoir entourée, par exemple en cas de disette ou d’attaque armée, non d’étrangers hostiles, mais 
d’alliés et de parents. Car l’élargissement de l’horizon politique au-delà de la simple communauté ne relève pas 
seulement de la présence contingente de groupes amis à proximité: il renvoie à la nécessité impérieuse où se 
trouve chaque unité sédentaire d’assurer sa sécurité par la conclusion d’alliances.

- 6/11 -

(*) Terme d’anthropologie désignant les membres d’une même fratrie, par extension, autrement dit «fortement apparentés». 
(Note A.M.).



Un autre facteur favorise la constitution de tels ensembles multicommunautaires. L’exogamie locale opère 
en eff et entre les conjoints possibles une classifi cation telle que les seuls partenaires sexuels accessibles ap-
partiennent à des unités diff érentes de celle d’Ego. Mais l’ensemble même de ces partenaires se trouve réduit, 
puisque parmi eux une minorité seulement tombe dans la catégorie des conjoints préférentiels: en eff et la règle 
du mariage des cousins croisés paraît être coextensive à celle de l’exogamie locale. De sorte que l’épouse 
probable ou souhaitable d’Ego mâle se trouve être non seulement une femme résidant dans une maloca autre 
que la sienne, mais encore la fi lle du frère de sa mère, ou de la sœur de son père. C’est dire par conséquent 
que l’échange des femmes ne s’instaure pas entre unités au départ «indiff érentes» les unes aux autres, mais 
bien entre groupes enserrés en un réseau de liens étroits de parenté, même si celle-ci est, comme il est sans 
doute probable, plus classifi catoire que réelle. Les relations de parenté déjà fi xées et l’exogamie locale addi-
tionnent donc leurs eff ets pour arracher chaque unité à son unicité, en élaborant un système qui transcende 
chacun de ses éléments. On peut cependant se demander quelle intention profonde anime la pratique de l’exo-
gamie locale: s’il s’agit simplement de sanctionner la prohibition de l’inceste en empêchant le mariage entre 
co-résidents, c’est-à-dire entre parents, le moyen peut sembler disproportionné à la fi n; car, chaque maloca 
abritant en moyenne au moins cent personnes, théoriquement toutes parentes entre elles, le caractère bilatéral 
de la descendance interdit aux connexions généalogiques la précision et l’extension qui seules permettraient 
l’estimation exacte des degrés de parenté, et que leur confère exclusivement la descendance unilinéaire. Un 
homme d’une famille étendue A pourrait donc épouser une femme de la même maloca que lui mais appartenant 
à une famille étendue B sans pour cela risquer formellement la transgression majeure, puisque l’établissement 
d’un lien de parenté non fi ctif entre l’homme A et la femme B pourrait très bien être impossible. La fonction de 
l’exogamie locale n’est donc pas négative: assurer la prohibition de l’inceste, mais positive: obliger à contracter 
mariage hors de la communauté d’origine. Ou, en d’autres termes, l’exogamie locale trouve son sens dans sa 
fonction: elle est le moyen de l’alliance politique.

Est-il possible enfi n d’évaluer le nombre des communautés qui peuvent composer un tel réseau d’alliances? 
L’absence à peu près complète de documents sur ce point paraît interdire toute tentative de réponse, même 
approximative. Cependant certaines données permettront peut-être de parvenir à un chiff re vraisemblable, ou 
plutôt de le situer entre un minimum et un maximum. Si en eff et l’exogamie locale ne s’instituait d’une manière 
permanente qu’entre deux communautés, on aurait alors aff aire à un véritable système de moitiés exoga-
miques complémentaires. Mais, comme ce type d’organisation sociale, à peu près universel chez les tribus 
Gé, n’a été réalisé que très rarement par les populations de la Forêt tropicale, à l’exception par exemple des 
Mundurucu ou des Tucano, il est très probable que les échanges matrimoniaux ont lieu au moins entre trois 
communautés. Il semble donc que l’on puisse considérer ce chiff re comme un minimum. Si l’on accepte d’autre 
part l’idée que les modèles socio-politiques - et sans doute aussi écologiques - spécifi ques des cultures de la 
Forêt tropicale ont atteint leur meilleure réalisation surtout avec certaines populations ressortissant au groupe 
tupi, on peut alors légitimement supposer que ces derniers ont accompli l’extension politique maxima que nous 
recherchons. Or l’on sait que les villages tupinamba ou guarani étaient composés de quatre à huit grandes 
maisons collectives. Il s’agit ici d’authentiques villages, c’est-à-dire d’ensembles concentrés sur un territoire 
réduit, alors que le reste des populations de l’aire vit en communautés parfois très éloignées les unes des 
autres. De la plus ou moins grande proximité des maloca, on peut faire le signe d’une diff érence au niveau de 
l’organisation sociale et politique.

Il semble donc possible de caractériser le type d’organisation sociale le plus remarquable de cette aire. 
Conformément à la nature des unités telle qu’elle est étudiée plus haut, on nommera ces méga-unités de trois 
à huit communautés locales, des structures poly-démiques, dont les Tupi ont donné la meilleure illustration. Au 
lieu donc du traditionnel tableau, «tachiste» (*) pour ainsi dire, d’une myriade de groupes à la fois craintifs et 
hostiles les uns aux autres, nous voyons le lent travail de forces unifi antes infi rmer le pseudo-atomisme de ces 
cultures, en les groupant en ensembles de dimension variable, mais qui, de toute manière, dissolvent l’image 
trop facile de sociétés dont l’égocentrisme et l’agressivité attesteraient l’infantilisme.

C’est jusqu’à présent du seul point de vue de leur structure qu’ont été envisagées ces cultures, c’est-à-dire 
selon un schéma qui n’exige aucune référence à une dimension diachronique possible. Il est apparu cepen-
dant, lors de l’examen de la nature des communautés, que si celles-ci ne sont pas des lignages, c’est-à-dire 
des organisations formellement unilinéaires, mais des dèmes exogamiques, plusieurs facteurs peuvent fa-
voriser la transformation progressive de ces dèmes bilatéraux en lignages unilinéaires. Ces facteurs sont de 
deux sortes: les uns sont immanents à la structure même du dème, les autres agissent au niveau des relations 
politiques inter-démiques. Mais tous contribuent à amorcer chez ces populations primitives, non certes une 
histoire proprement dite, mais plutôt une dynamique dont le mouvement s’accorde aux rythmes fort lents de la 
vie de ces sociétés.

- 7/11 -
(*) Allusion à un style pictural du milieu du 20ème siècle. (Note A.M.).



Ainsi qu’on l’a vu plus haut, la corésidence crée entre habitants d’une même maloca ce lien privilégié qui les 
situe comme parents. D’autre part, la résidence postmaritale étant déterminée en patri- ou matrilocale, amène 
inévitablement un renforcement puissant des relations d’aff ection et de solidarité des parents en ligne patri- ou 
matrilinéaire. En cas de résidence patrilocale par exemple, Ego, né dans la même maison que son père et 
son grand-père paternel, y passera lui-même sa vie entouré de sa parenté patrilinéaire, c’est-à-dire des frères 
de son grand-père et de leurs descendants mâles. L’élément structural permanent qui fournit la charpente du 
dème, et autour duquel s’organise la vie collective, est constitué par une lignée patrilinéaire et par elle seule, 
puisque la parenté matrilatérale d’Ego lui restera, sinon complètement inconnue, du moins beaucoup plus 
éloignée. La mère d’Ego mâle provient en eff et d’une communauté qui, même si elle est liée à celle du père 
par des relations de parenté, restera cependant pour Ego un groupe plutôt étranger rencontré seulement en 
de rares circonstances. Le lien entre Ego et sa parenté matrilatérale dépendra pour beaucoup de la distance 
qui sépare les maisons de ses parents. S’il y a plusieurs jours, ou même plusieurs heures de marche entre les 
deux, le contact avec la lignée de la mère ne sera que périodique. Or les maloca sont édifi ées le plus souvent à 
d’importantes distances les unes des autres, et c’est donc à l’égard du groupe des parents patrilinéaires qu’Ego 
éprouvera un sentiment d’appartenance presque exclusive.

De plus, ces dèmes présentent également une détermination importante du lignage: la continuité. Car, 
contrairement à ce qu’écrivait Kirchhoff  (16), la communauté - pour lui une famille étendue - ne se dissout pas 
à la mort de son chef, pour la simple raison que la cheff erie est presque toujours héréditaire, comme le relève 
- curieusement - Kirchhoff  lui-même. L’hérédité de la charge politique est un signe suffi  sant de la permanence 
dans le temps de la structure sociale. En fait, ce qui se produit parfois lorsque meurt le chef, comme chez les 
Witoto, c’est non la dispersion du groupe mais l’abandon de la maison dont le chef est «propriétaire» et la 
construction d’une maloca dans le très proche voisinage de la première. La transmission de la charge de leader 
de père en fi ls, c’est-à-dire son maintien dans la lignée patrilinéaire qui forme le cœur de la structure sociale, 
traduit justement la volonté du groupe de maintenir son unité spatio-temporelle. Les Tupinamba poussaient 
très loin leur respect de la patrilinéarité, puisqu’un enfant né d’une mère appartenant au groupe mais d’un père 
étranger - souvent un prisonnier de guerre - était rapidement dévoré, tandis que les enfants d’un homme du 
groupe étaient affi  liés à la lignée de leur père. Ces divers facteurs, à l’œuvre au niveau de l’organisation interne 
du dème, révèlent bien une tendance à mettre l’accent sur l’une des deux lignées de parents et à en assurer 
la continuité; le dème s’oriente vers le lignage, et le moteur, si l’on peut dire, de cette dynamique est la contra-
diction entre un système bilatéral de descendance et une résidence unilocale, c’est-à-dire entre la légalité 
bilatérale et la réalité unilinéaire.

On sait que l’unilocalité de la résidence ne conduit pas nécessairement à l’unilinéarité de la descendance, 
même si elle en est une condition nécessaire, ainsi que l’a montré Murdock, en désaccord sur ce point avec 
Lowie. On ne peut parler de lignages véritables que si l’affi  liation est indépendante de la résidence. Les dèmes 
patrilocaux de la Forêt tropicale seraient des lignages si les femmes continuaient à faire partie de leur groupe 
d’origine, même après le départ dû au mariage. Mais, précisément, l’éloignement des grandes maisons, qui 
donne au départ d’une femme un caractère presque défi nitif, empêche cette tendance à l’organisation en li-
gnage de se confi rmer, puisque pour une femme le mariage est comme une disparition. On peut donc dire que, 
dans tous les secteurs de la Forêt tropicale où les structures polydémiques, du fait de la dispersion des maloca, 
sont fl uides, la tendance au lignage ne peut se réaliser. Il n’en est pas de même là où ce type de structure est 
plus net, plus affi  rmé, plus cristallisé: les gros villages guarani ou tupinamba. Ici, la contiguïté spatiale des mai-
sons supprime le mouvement des personnes: le jeune homme, pendant les années de «service» dues au beau-
père, la jeune fi lle quand le mariage est défi nitif, ne font que changer de maloca. Chaque individu reste donc 
en permanence sous le regard de sa famille, et en contact quotidien avec sa lignée d’origine. Rien ne s’oppose 
donc, chez ces populations, à la conversion des dèmes en lignages. Et ce, d’autant moins que d’autres forces 
viennent appuyer cette orientation. Car si les Tupi ont réalisé avec vigueur des modèles esquissés seulement 
par les autres populations de la Forêt, c’est-à-dire une intégration poussée des unités socio-politiques en un 
ensemble structuré, c’est qu’il y avait des courants centripètes dont la structure villageoise concentrée atteste 
la présence. Mais, doit-on alors se demander, que deviennent les unités au sein de cette nouvelle organisation? 
Deux possibilités sociologiques s’off rent ici: ou bien la tendance à l’unifi cation et à l’intégration se traduit par la 
dissolution progressive de ces unités élémentaires - ou du moins par une diminution importante de leurs fonc-
tions structurales - et par l’apparition consécutive d’un début de stratifi cation sociale qui peut s’accentuer plus 
ou moins vite; ou bien les unités subsistent et se renforcent.

La première possibilité a été réalisée par les populations du nord-ouest de l’Amérique du Sud (Chibcha, 
Arawak des Iles par exemple), unifi ées sous la catégorie d’aire culturelle cir-cum-carib (17). Ces régions, par-

- 8/11 -
(16) Cf. note 11.  (17) Cf. H.S.A.I., t.4 et 5.



ticulièrement la Colombie et le nord du Venezuela, virent se développer nombre de petits «États», féodalités 
souvent limitées à une ville ou à une vallée. Là, des aristocraties contrôlant les pouvoirs religieux et militaire 
dominaient une masse de «plébéiens», et une classe nombreuse d’esclaves conquis par la guerre sur les po-
pulations voisines. La seconde possibilité paraît avoir été adoptée par les Tupi, puisqu’il n’y avait pas chez eux 
de stratifi cation sociale. On ne peut en eff et assimiler les prisonniers de guerre des Tupinamba à une classe 
sociale d’esclaves dont les maîtres-vainqueurs se seraient approprié la force de travail. Les premiers chroni-
queurs du Brésil comme Thevet (18), Léry (19) ou Staden (20) racontent que la possession d’un ou plusieurs 
prisonniers de guerre était génératrice d’un tel prestige social pour les guerriers tupinamba que ceux-ci préfé-
raient, en cas de disette, se passer eux-mêmes de manger plutôt que de faire jeûner leurs captifs. Ces derniers 
étaient d’ailleurs très vite intégrés à la communauté de leur maître, et celui-ci n’hésitait pas à donner sa sœur 
ou sa fi lle en mariage à ce témoignage vivant de sa gloire. Et l’incorporation s’avérait complète lorsque, au bout 
d’un temps parfois très long, la mise à mort du prisonnier le transformait en nourriture rituelle de ses maîtres.

Les sociétés tupi n’étaient donc pas stratifi ées; par conséquent les clivages et lignes de force autour de 
quoi elles s’édifi aient étaient les mêmes que dans le reste de l’aire: sexe, âge, parenté, etc..., et précisément 
le resserrement et la contraction du modèle général d’organisation sociale multi-communautaire, dont le village 
constitue l’expression spatiale, n’ont pas opéré comme principe unifi cateur mettant en question la «personna-
lité» de chacun des éléments, ici des dèmes; mais au contraire l’émergence même d’une telle force centripète 
visant à la cristallisation d’une structure «fl ottante» a déterminé le renforcement symétrique des tendances 
centrifuges immanentes à la structure des dèmes. Ou, en d’autres termes, la dynamique ici décrite est de na-
ture dialectique: car, au fur et à mesure que s’affi  rme et se précise la constitution du système, les éléments qui 
le composent réagissent à cette transformation de leur statut en accentuant leur particularité concrète, leur in-
dividualité. De sorte que l’avènement de la structure globale engendre, non pas la suppression des dèmes - ce 
qui permettrait une diff érenciation autre, c’est-à-dire une stratifi cation sociale -, mais une modifi cation structu-
relle des unités. Quel sera le sens de cette transformation? Il est tout entier contenu dans les déterminations qui 
leur sont propres: ce sont essentiellement des groupes de parenté. Quels moyens auront donc ces derniers de 
se remodeler en fonction d’un devenir qui les identifi e en les unifi ant? C’est de mettre au premier plan l’unilinéa-
rité latente qui les caractérise, de centrer la loi d’appartenance, non plus sur une corésidence qui cesse d’être 
primordiale, mais sur la règle de fi liation: les dèmes se transforment donc en lignages, et la transformation des 
éléments apparaît solidaire de la constitution des ensembles. Les populations tupi nous off rent ainsi l’illustration 
du passage d’une structure polydémique à une structure multilignagère.

Est-ce à dire que les lignages n’apparaissent que par réaction à une nouvelle organisation d’un ensemble 
d’unités résidentielles et en relation avec elle? Il est évidemment impossible de l’affi  rmer puisque résidence 
et fi liation ne sont pas concomitantes. Ce passage en lui-même est contingent, c’est-à-dire articulé à l’histoire 
et non à la structure: en ce qui concerne les Tupi, l’élément catalyseur de ce qui n’était que tendanciel et en 
puissance chez les autres populations de la Forêt tropicale fut l’inquiétude qui les poussait à construire des 
structures sociales plus «contractées». Des processus historiques diff érents pourraient très bien opérer ce 
passage. Mais, ce qu’il est possible de retenir, c’est que la mutation d’un dème en lignage conduit à déployer 
l’essence relationnelle de chaque unité. Il n’y a de lignages qu’au sein d’un système «fort» et, réciproquement, 
la promotion d’un tel système aboutit ou bien à une stratifi cation sociale négatrice de la valeur structurante des 
règles de fi liation, ou bien à la confi rmation et même à la survalorisation de ces règles: le lignage, pourrait-on 
dire, est de nature diacritique. Tout se passe donc comme si le mouvement centripète par quoi s’étend le champ 
des relations politiques d’une société auparavant fl uide, créant un déséquilibre interne, déterminait simultané-
ment le moyen d’y remédier par la mise en jeu, au niveau des éléments, de forces centrifuges répondant à la 
nouvelle situation, et permettant de rééquilibrer la société. Car c’est fi nalement à la conquête d’un équilibre 
constamment menacé que tendent, d’une manière directe ou détournée, les forces qui «travaillent» ces socié-
tés primitives.

Il est certain par ailleurs que la version tupi du modèle sociologique de la Forêt ne laisse pas subsister 
identiques à elles-mêmes les relations internes décrites au niveau du dème. D’une part l’émergence de la 
structure lignagère, c’est-à-dire d’une contraction des connexions généalogiques en quoi s’affi  rme son carac-
tère unitaire, diminue considérablement la valeur fonctionnelle des sous-groupes composant le lignage, ou 
familles étendues. C’est pourquoi le problème pertinent est, avec les Tupi, celui des relations interlignagères. 

- 9/11 -

(18) A. Thevet, Le Brésil et les Brésiliens, Paris, P.U.F., 1953, p.93.

(19) Jean de Léry, Journal de bord... en la terre de Brésil, 1557, Paris, Éd. de Paris, 1952.

(20) Hans Staden, Véritable histoire et description d’un pays... situé dans le Nouveau Monde nommé Amérique, Paris, A. 
Bertrand, 1837.



Chaque village tupinamba groupait en moyenne quatre à huit grandes maisons, chacune abritant un lignage, 
et chacune ayant son leader. Mais le village comme tel se trouvait lui-même sous la direction d’un chef; la 
communauté Tupinamba hausse à une échelle inconnue dans le reste de la Forêt la question des relations 
politiques: en tant que structure multilignagère, elle se donne une autorité «centralisée», et conserve en même 
temps les sous-cheff eries «locales». Et c’est sans doute à ce dualisme du pouvoir que répondait, chez ces 
Indiens, l’institution d’un «conseil des anciens», dont l’approbation était nécessaire à l’exercice de l’autorité par 
le chef principal. Les populations du groupe tupi-guarani se diff érencient donc des autres ethnies de la même 
aire culturelle par la plus grande complexité de leur problématique politique, liée à l’élargissement parfois très 
vaste de leur horizon. Mais il semble justement que les Tupi ne limitaient pas cette extension à la constitution de 
communautés villageoises multi-lignagères et que, en diverses zones de la Forêt, se développait une tendance 
à construire un modèle de l’autorité qui dépassait largement le cadre du seul village. On sait que, d’une ma-
nière générale, les relations intertribales en Amérique du Sud étaient beaucoup plus étroites et suivies que ne 
le laisserait croire l’insistance sur l’humeur belliqueuse de ces peuples, et divers auteurs, Claude Lévi-Strauss 
(21) et Alfred Métraux (22) par exemple, ont bien montré l’intensité fréquente des échanges commerciaux entre 
groupes situés à des distances parfois très considérables. Or, avec les Tupi, il ne s’agit pas seulement de re-
lations commerciales, mais bien d’une véritable expansion territoriale et politique, avec exercice de l’autorité 
de certains chefs sur plusieurs villages. Rappelons ainsi la fi gure de Quoniambec, ce fameux chef Tamoio, qui 
impressionna si vivement Thevet et Staden. «Ce Roy estoit fort vénéré de tous les Sauvages, voire mesme 
de ceux qui n’estoient point de sa terre, tant il fut bon soldat en son temps, et si sagement il les conduisoit à la 
guerre» (23). Ces mêmes chroniqueurs nous ont appris d’autre part que l’autorité des chefs tupinamba n’était 
jamais si forte qu’en temps de guerre, et qu’alors leur pouvoir était quasi absolu, et parfaitement respectée la 
discipline imposée à leurs troupes. Aussi le nombre des guerriers qu’un chef était capable de rassembler est 
le meilleur indice de l’étendue de son autorité. Précisément, les chiff res cités sont parfois - et toutes propor-
tions gardées - énormes: Thevet donne un maximum de 12.000 «Tabaiarres et Margageaz» combattant les 
uns contre les autres en une seule rencontre. Léry donne, en pareille circonstance, un maximum de 10.000 
hommes et le chiff re de 4.000 pour une escarmouche à laquelle il assista. Staden, suivant ses maîtres au 
combat, compte à l’occasion d’une attaque par mer des positions portugaises 38 bateaux de 18 hommes en 
moyenne, soit près de 700 hommes pour le seul petit village d’Ubatuba (24). Comme il convient de multiplier à 
peu près par quatre le chiff re des guerriers pour obtenir celui de la population totale, on voit qu’il y avait chez 
les Tupinamba de véritables fédérations groupant dix à vingt villages. Les Tupi, et particulièrement ceux de la 
côte brésilienne, révèlent donc une tendance très nette vers la constitution de systèmes politiques larges, à 
cheff eries puissantes dont il faudrait analyser la structure; à s’étendre en eff et, le champ d’application d’une 
autorité centrale suscite des confl its aigus avec les petits pouvoirs locaux; la question se pose alors de la na-
ture des relations entre cheff erie principale et sous-cheff eries: par exemple entre le «Roy» Quoniambec et les 
«roytelets, ses vassaux».

Les Tupi côtiers ne sont d’ailleurs pas les seuls à révéler de telles tendances. Pour évoquer un exemple 
beaucoup plus récent, signalons également les Tupi-Kawahib; un de leurs groupes, les Takwatip, étendait peu 
à peu au début du siècle son hégémonie sur les tribus voisines, sous la direction de son chef Abaitara, dont 
Claude Lévi-Strauss rencontra le fi ls (25). Des processus analogues ont été notés chez les Omagua et les 
Cocama, populations tupi établies sur le cours moyen et supérieur de l’Amazone, chez qui l’autorité d’un chef 
s’exerçait non seulement sur la grande maison, mais sur l’ensemble de la communauté tout entière: celle-ci 
pouvait être de dimension considérable, puisqu’un village omagua comprenait, dit-on, soixante maisons de cin-
quante à soixante personnes chacune (26). Les Guarani d’autre part, culturellement si proches des Tupinamba, 
possédaient également des cheff eries fort développées.

Ne risque-t-on pas cependant, à saisir ainsi la culture tupi en sa dynamique politique créatrice de «royau-
tés», de forcer son originalité par rapport à l’ensemble de la Forêt tropicale, et par suite, de la constituer comme 
entité culturelle indépendante de l’aire dans laquelle on l’a d’abord située? Ce serait là négliger des processus 
identiques, quoique de bien moindre envergure, chez des populations appartenant à d’autres stocks linguis-
tiques. Il convient de rappeler par exemple que les Jivaro présentaient eux aussi ce modèle d’organisation 

- 10/11 -

(21) C. Lévi-Strauss, «Guerre et commerce chez les Indiens de l’Amérique du Sud», Renaissance, vol.1, fasc. 1 et 2.

(22) A. Métraux, La Civilisation matérielle des tribus Tupi-Guarani, Paris, P. Geuthner, 1928, p.277.

(23) Ibid., p.93.  (24) Ibid., p.178, note 2. 

(25) C. Lévi-Strauss, Tristes tropiques, Paris, Plon, 1955, chap.21.

(26) Cf. H.S.A.I., t.3.



multi-communautaire, puisque des alliances militaires étaient conclues entre groupes locaux: c’est ainsi que 
plusieurs jivaria - les maloca de ces Indiens - s’associaient pour guerroyer contre les Espagnols. D’autre part 
les tribus carib de l’Orénoque utilisaient l’exogamie locale comme moyen d’étendre l’hégémonie politique sur 
plusieurs communautés. De diverses manières s’atteste donc, caractéristique propre de l’aire de la Forêt, la 
tendance à constituer des ensembles sociaux plus vastes que dans le reste du continent. Ce que l’on doit 
simplement retenir, c’est que la force de ce courant variait avec les circonstances concrètes - écologiques, dé-
mographiques, religieuses - des cultures où il se manifestait. La diff érence entre les Tupi et les autres sociétés 
n’est point de nature, mais de degré; c’est dire par conséquent que, tout comme ils ont réalisé mieux que les 
autres sur le plan de la structure sociale un modèle d’organisation qui ne leur est pas exclusif, de même la dy-
namique immanente à l’ensemble des cultures de la Forêt a trouvé chez les Tupi un rythme et une accélération 
plus rapides que nulle part ailleurs.

Archaïques, les sociétés amérindiennes le furent, mais si l’on peut dire, négativement et selon nos critères 
européens. Doit-on pour autant qualifi er d’immobiles des cultures dont le devenir ne se conforme pas à nos 
propres schémas? Faut-il voir en elles des sociétés sans histoire? Pour que la question ait un sens, encore 
faut-il la poser de telle sorte qu’une réponse soit possible, c’est-à-dire sans postuler l’universalité du mo-
dèle occidental. L’histoire se dit en de multiples sens et se diversifi e en fonction des diff érentes perspectives 
en lesquelles on la situe: «L’opposition entre cultures progressives et cultures inertes semble ainsi résulter, 
d’abord, d’une diff érence de focalisation» (27) . La tendance au système, inégalement réalisée en extension et 
profondeur suivant les régions, conduit, par ses diff érences mêmes, à donner aux cultures de cette aire une 
dimension «diachronique», repérable notamment chez les Tupi-Guarani: ce ne sont donc pas des sociétés 
sans histoire. C’est au niveau de l’organisation politique beaucoup plus qu’au plan de l’écologie que se place 
l’opposition la plus nette entre cultures marginales et cultures de la Forêt. Mais elles ne sont pas non plus des 
sociétés historiques: en ce sens, l’opposition symétrique et inverse avec les cultures andines est tout aussi 
forte. La dynamique politique qui confère leur spécifi cité aux sociétés de la Forêt les situerait donc sur un plan 
structural - et non à une étape chronologique - que l’on pourrait appeler préhistorique, les Marginaux fournis-
sant l’exemple de sociétés a-historiques, les Incas celui d’une culture déjà historique. Il paraît donc légitime de 
supposer que la dynamique propre à la Forêt tropicale est une condition de possibilité de l’histoire telle qu’elle 
a conquis les Andes. La problématique politique de la Forêt renvoie donc aux deux plans qui la limitent: celui, 
génétique, du lieu de naissance de l’institution; celui, historique, de son destin.

Pierre CLASTRES.
--------------------

- 11/11 -

(27) C. Lévi-Strauss, Race et histoire, Paris, Unesco, 1952, p.25.


